
DIE

BD
A

J B-W
A

U
SA

G
BE (2023)

1. WÜRDE DES
MENSCHEN
IST UNANTASTBAR

30 JAHRE SIVAS:
ANTIALEVITISCHER
RASSISMUS IST AUCH  
DEUTSCHE REALITÄT

BUND DER ALEVITISCHEN JUGENDLICHEN IN BADEN-WÜRTTEMBERG 



Wir sind dabei! – Wertstätten der Demokratie 
ist ein Programm der Baden-Württemberg Stiftung und wird vom 

Landesjugendring Baden-Württemberg umgesetzt.



Intersektionalität -
Die Mehrfachdiskriminierung von alevitischen Menschen

Identitätsfindung als Mensch alevitischen Glaubens

Hate Speech auf die alevitische Community und ihre
Auswirkungen auf die Person

INHALT

Selbstbild / Selbstverständnis der alevitischen Community -
Was bedeutet Identität für uns?

7Gedicht: Gedanken der Taten

Interview: Erlebte Mehrfachdiskriminierung 

Selbstfindung im Alevitentum: Wer bin Ich?
Wo gehör ich hin? 

Ein Tagebucheintrag über Hate Speech und Verantwortung
Anti-alevitischer Rassismus in den Sozialen Medien: 
Eine dringende Herausforderung für unsere Online-Gemeinschaft

Die Jugendseelsorge des BDAJ

Über UNS

Impressum

Vorwort 4

10

19
22

26
28

33

34

35

Das Sivas-Massaker als Manifestation zunehmender Feindseligkeit
und wachsender Intoleranz.

14

Ein Quiz zur Sensibilisierung

Platz für deine Gedanken 30

31



MADIMAK’TA YAKILAN INSANLIK…

VORWORT

"Die Tragödie von Madımak, wo die Menschlichkeit verbrannt wurde...",
diese Phrase bezieht sich auf das Massaker im Madımak-Hotel im 
Jahr 1993 in Sivas, Türkei. 
Während dieser schrecklichen Ereignisse vor genau 30 Jahren, 
die sich am 2. Juli 1993 während einer Veranstaltung in einem Hotel
abspielten, verloren tragischerweise 33 Menschen ihr Leben bei
gewalttätigen Ausschreitungen. Das Massaker begann, nachdem der
alevitische Schriftsteller Aziz Nesin die Veranstaltung besuchte und von
islamistischen Fundamentalisten angegriffen wurde. Dieser Ausdruck
unterstreicht die Grausamkeit dieses Vorfalls und die Notwendigkeit, 
ihn nicht zu vergessen.

Das Massaker von Sivas ist Teil eines traurigen Musters von Hass gegen Alevit*innen,
das bis heute tiefe Traumata hinterlassen hat. Diese schreckliche Geschichte der
Gewalt reicht über Jahrhunderte zurück und ist keineswegs auf Einzelfälle beschränkt.
Bereits vor dem Sivas-Massaker gab es das das Genozid in Dersîm, das Pogrom von
Çorum im Jahr 1980 und das Pogrom von Maraş im Jahr 1978. Diese tragischen
Ereignisse waren keine isolierten politischen Ausbrüche, sondern Manifestationen tief
verwurzelten Hasses. 

Anti-alevitischer Rassismus besteht nach wie vor und manifestiert sich in
wiederholten Vorfällen, wie dem Anbringen von Kreuzen an alevitischen Häusern,
selbst hier in Deutschland. In jüngerer Zeit wurden solche Vorfälle in Städten wie Bad
Kreuznach, Düren und vielen weiteren gemeldet.
Es ist wichtig zu erkennen, dass dieser Hass nicht auf die Türkei beschränkt ist,
sondern auch in Deutschland existiert, wo anti-alevitischer Rassismus eine
bedauerliche Realität ist. Es sollte eine Frage der Aufrichtigkeit sein, sich mit
Ungerechtigkeiten, Rassismus, Pogromen und Genoziden auseinanderzusetzen und
sich daran zu erinnern, unabhängig davon, welche Gruppe betroffen ist.

Aus diesem Grund haben wir als BDAJ Baden-Württemberg beschlossen, 
uns gegenseitig zu stärken und Empowerment zu fördern. Dies hat uns dazu inspiriert,
eine Broschüre zu erstellen, die auf unseren eigenen Erfahrungen basiert und
wichtige Themen behandelt, darunter das Selbstbild und Selbstverständnis innerhalb
der alevitischen Community, die Bedeutung von Intersektionalität, die
Identitätsfindung als Mensch im alevitischen Glauben und die Auswirkungen von Hate
Speech auf die alevitische Community und auf individueller Ebene. Diese Broschüre
dient als wertvolle Ressource, um diese Themen zu reflektieren und unsere
Community zu unterstützen.



SELBSTBILD /
SELBSTVERSTÄNDNIS DER

ALEVITISCHEN COMMUNITY -
WAS BEDEUTET

IDENTITÄT FÜR UNS?



,,WER BIN ICH, WAS BIN
ICH, WO BIN ICH…
WARUM BIN ICH?”

HÊLIN GÜLER



Wer bin ich, was bin ich, wo bin ich…
WARUM bin ich?

Bin ich hier, dort oder an einem ganz anderen Ort?
Dunkles Haar dunkle Augen dunklere Haut…

All das ganze wird täglich in einen Topf geworfen!
Der Topf voll,voller laut.

Komme nicht klar, klar auf die Aussagen innerhalb des Topfes, auf die doch so
unterschiedlichen Gedanken, jedes einzelnen Kopfes…

WARUM bin ich?
DIES ist nicht meine Herkunft,

DAS ist nicht mein Leidensweg,
JENES hat doch nicht so viele Gemeinsamkeiten mit mir.

Ich sitze in der Bahn.
Schaue in die Augen eines alten Herren, jener Rasse, welcher ich nicht zugehöre.

Die Gedanken SEINERSEITS: 
nicht von uns…so viele hier…raus mit denen-leise

LAUT,LAUTER, ZU LAUT!!!

Wann hört es auf?
Ich bin es mir leid Tag täglich meinen Unterschied zu erklären, wieso muss ich jeden

belehren.

Über das was ich nicht bin und was ich sei?

Man nennt mich alevitisch!
Die Kinder der Sonne und des Friedens auf der Suche nach uns selbst, denn das Ziel:

ein vollkommener Mensch!

Dies ist schon schwer genug…innerlich eine Wut -sie wird zur Glut.

Mein Weg ist schon schwer genug,all der Mut all die Kraft, die ich täglich mit mir
trage, fliegen über mich ohne mich zu fragen…ohne mein Einvernehmen…

NEIN, dies könnt ihr uns nicht nehmen!

Jahrhunderte von Beweisen und all unsere Liebsten von uns zu reißen…
was übrig bleibt sind Erinnerungen und Taten…dessen Aufklärungen wir immer noch

warten!

Ich verstehe nicht meine Muttersprache, meine Identität hinter Gardinen,
das ach-niemand- es sieht und dich verrät…

WARUM verraten…es gibt so viele Blumen im Garten!
Schau hin und öffne deine Sinne, wir sind die Kinder mit Stimme…

Die Stimme bleibt solange das Universum das Licht lässt, also nimm meine Hand sonst
erlischt es.

GEDANKEN DER TATEN

-  DINÊ -  
HÊLIN GÜLER



,,WANN HÖRT ES AUF?
ICH BIN ES MIR LEID TAG
TÄGLICH MEINEN
UNTERSCHIED ZU ERKLÄREN, 
WIESO MUSS ICH JEDEN
BELEHREN?”
HÊLIN GÜLER



INTERSEKTIONALITÄT - 
DIE MEHRFACHDISKRIMINIERUNG

VON ALEVITISCHEN MENSCHEN



Layla: Inwiefern hast du Erfahrungen mit Mehrfachdiskriminierung gemacht?

Sarya-Hêlîn: Als Kurdisch-Alevitische Frau habe ich Erfahrungen mit
Mehrfachdiskriminierung gemacht.

Adem: Ich bin insoweit betroffen, dass meine Familie einen alevitischen
Migrationshintergrund hat. Das klingt jetzt vielleicht seltsam, aber in der deutschen
Gesellschaft fühlt es sich so an, als ob man als türkeistämmiger Mensch in jeder neuen
Gruppe (Schule, Uni, Arbeit, usw.) mit einigen Minuspunkten beginnt, da man mit den
üblichen Stereotypen zu kämpfen hat. Als Alevit hat man auch innerhalb der vor allem
muslimischen migrantischen Community mit vielen Vorurteilen und Anfeindungen zu
kämpfen.

Layla: Welche Erfahrungen hast du insgesamt gemacht?

Sarya-Hêlîn: Als Frau mit Migrationshintergrund wurde mir oft in der Schule geraten,
statt mein Abitur zu machen, eine Ausbildung zu beginnen, obwohl meine Noten gut
waren. In der Gesellschaft wurde ich als alevitische Frau schon als "ungläubig" und
"Schwertanbeterin" beleidigt, als man mich nach meiner Religion fragte. Leider
begegnen mir immer noch Vorurteile, wenn die Leute erfahren, dass ich Kurdin bin.

Adem: Das Schwierigste ist die Anfangsphase in neuen Gruppen, wo mich die
Menschen kennenlernen (zum Beispiel Schule, Uni, Arbeit). Als jemand, der aufgrund
seines Namens als türkeistämmig identifiziert wird, werde ich automatisch als Moslem
"abgestempelt". Hier möchte ich klarstellen, dass es überhaupt nicht falsch ist, ein
Moslem zu sein. Es ergibt jedoch keinen Sinn, einem Aleviten Fragen wie "Warum fastet
ihr nicht im Ramadan?" oder "Darfst du keinen Alkohol trinken?" zu stellen, da diese
Themen für Aleviten irrelevant sind. In Bezug auf die Aleviten gab es auch beleidigende
Begriffe und Vorwürfe.

In Bezug auf das Konzept der Intersektionalität haben wir zwei Personen aus dem BDAJ  
interviewt. Die interviewten Personen sind ein Mann und eine Frau, wobei beide

unterschiedliche Erfahrungen in der Verbands- und Jugendarbeit haben. 
Das Ziel dieses Interviews war es, Einblicke zu gewinnen, inwieweit sie mit

Diskriminierung und Unterdrückung konfrontiert sind.

Wir möchten betonen, dass dieses Interview auf persönlichen Erfahrungen und
Meinungen basiert und weder dazu dient, andere zu beeinflussen noch ihnen eine

andere Meinung aufzuzwingen. 

Adem Karahan, BDAJ Bundesvorstand
Sarya Hêlîn Tufan, BDAJ Wiesloch

Layla Zormati, BDAJ Vaihingen

INTERVIEW: ERLEBTE MEHRFACHDISKRIMINIERUNG 



INTERVIEW: ERLEBTE MEHRFACHDISKRIMINIERUNG 

Layla: Ist das das erste Mal, dass du offen darüber sprichst (z. B. im Internet)?

Sarya-Hêlîn: Nein, ich habe mich bereits zuvor mit Freunden über das Thema
ausgetauscht, da es mich interessiert, inwieweit andere von Mehrfachdiskriminierung
betroffen sind und wie sie diese im Alltag wahrnehmen.

Adem: Ich habe in meiner eigenen Community oft über dieses Thema gesprochen, aber
bisher habe ich mich im Internet nie so direkt dazu geäußert.

Layla: Welche Rolle spielt das Internet für dich und dein politisches Engagement?

Sarya-Hêlîn: Kein Medium ist heutzutage prägender als das Internet, insbesondere für
die Jugend. Durch das Internet habe ich meine Identität näher kennengelernt und bin
auf andere Menschen gestoßen, die nach ihrer kulturellen und religiösen Identität
suchen. Das Internet erleichtert auch das politische Engagement, da es ein einfacher
Weg ist, Neuigkeiten und Meinungen schnell zu verbreiten.

Adem: Das Internet und insbesondere soziale Medien sind entscheidend für
Aufklärungsarbeit und politisches Engagement. Mein Engagement im BDAJ hilft mir,
meine Erfahrungen zu teilen und von den Erfahrungen anderer zu profitieren, um
gemeinsam gegen Diskriminierung vorzugehen.

Layla: Welche Erfahrungen mit negativen Nachrichten und Kommentaren hast du
gemacht (im Internet und im echten Leben)?

Sarya-Hêlîn: Einige der Erfahrungen habe ich bereits erwähnt. Jede neue Erfahrung
bestürzt mich, aber mit der Zeit werde ich stärker.

Adem: Die schlimmsten Erfahrungen habe ich bereits genannt. Es ist bestürzend, solche
Erfahrungen zu machen, aber jedes Mal gehe ich gestärkt daraus hervor.

Layla: Wie gehst du mit negativen Nachrichten um?

Sarya-Hêlîn: Ich fühle mich bestürzt, wenn ich solche Nachrichten erhalte, aber mit
jeder Erfahrung werde ich stärker.

Adem: Ich kontere und mache den Menschen klar, dass sie Unsinn von sich geben. Im
Internet melde ich Profile mit problematischen Kommentaren.



Layla: Woher kommt dieser Hass gegenüber Aleviten?

Sarya-Hêlîn: Es gibt viele Spaltungen, da viele Menschen innerhalb des Islams uns nicht
akzeptieren. Das liegt daran, dass wir nicht nach den 5 Säulen des Islams leben. Ein
weiterer Aspekt ist die Herkunft in der Türkei, da hinter jeder Herkunft ein anderer
Konflikt mit dem türkischen Staat steht.

Adem: Es gibt mehrere Faktoren, die eine Rolle spielen. Zum einen gibt es viel Unwissen
und Halbwissen über das Alevitentum. Menschen sprechen oft über angebliche
Schattenseiten, ohne zu überlegen, ob die Informationen korrekt sind. Darüber hinaus
glaube ich, dass gezielt Falschinformationen über das Alevitentum verbreitet werden,
um uns zu diffamieren.

Layla: Was können wir dagegen tun?

Sarya-Hêlîn: Wir können das, was der BDAJ erarbeitet hat, weiterführen, indem wir
nicht nur unsere Alevitenlehren, sondern auch die Lehren anderer Gemeinschaften
verbreiten. Wir sollten klarstellen, dass jeder willkommen ist, an Seminaren und
Veranstaltungen teilzunehmen.

Adem: Wir sollten das, was der BDAJ tut, weiter ausbauen. Die Alevitische Lehre sollte
auch außerhalb der alevitischen Community verbreitet werden, um unsere Sichtbarkeit
in der Öffentlichkeit zu erhöhen. Es ist wichtig, kritisch zu denken und die Richtigkeit von
Quellen im Internet zu hinterfragen, wenn man sich politisch engagiert.

INTERVIEW: ERLEBTE MEHRFACHDISKRIMINIERUNG 



 „DAS SIVAS-MASSAKER, 
DAS SICH IM JULI 1993 IN DER

TÜRKISCHEN STADT SIVAS
EREIGNETE, STELLT EIN

DÜSTERES KAPITEL IN DER
GESCHICHTE DER

DISKRIMINIERUNG GEGENÜBER
ALEVIT*INNEN DAR.“

GÜLEYCAN CANTEKIN



Die Historie der Alevit*innen ist geprägt von staatlichen Verboten, Verfolgungen und der
sozialen Stigmatisierung. Unter der Herrschaft der Seldschuken und Osmanen wurden
Zehntausende Alevit*innen massakriert und verfolgt. Selbst in der Türkischen Republik sind
sie bis heute nicht formell anerkannt und haben in der Vergangenheit Pogrome und
Vernichtungen erlebt. Sowohl historische Genozide im Mittleren Osten als auch
gegenwärtige Diskriminierungen und Gewalt, auch in Europa, gestalten die Lebensrealität
der Alevitinnen.

Das Sivas-Massaker, das sich im Juli 1993 in der türkischen Stadt Sivas ereignete, stellt ein
düsteres Kapitel in der Geschichte der Diskriminierung gegenüber Alevit*innen dar. 
Bei diesem entsetzlichen Massaker griff eine wütende Menge ein Hotel an, in dem sich
zahlreiche Intellektuelle und Künstler*innen versammelt hatten, um an einer alevitisch-
kulturellen Veranstaltung teilzunehmen. Das Hotel wurde in Brand gesteckt  und 33
Menschen, darunter  Alevit*innen, verloren bei diesem schrecklichen Vorfall ihr Leben.
Diese barbarische Gewalttat war nicht nur ein Angriff auf unschuldige Menschen, sondern
auch auf die Freiheit des Denkens und die kulturelle Vielfalt, die von der Alevitischen
Gemeinschaft repräsentiert wurde.

Als ich noch ein kleines Kind war, habe ich mich oft in unserem Cemevi gefragt, wer die 33
Menschen waren, deren Gemälde im Treppenhaus hingen. Trotz mehrfachen Auf- und
Abstürmens der Treppe konnte ich die Menschen nie übersehen. Im Laufe der Jahre, durch
die regelmäßigen Gedenkveranstaltungen, haben ich schließlich verstanden, welchen
tiefen Hintergrund dieses Gemälde hatte. Diese Menschen gehörten zu uns und wurden
Opfer, einfach weil sie Alevitinnen und Aleviten waren.

Es ist schwer vorstellbar, wie furchtbar es gewesen sein muss, aufgrund der eigenen
Herkunft und Religion verfolgt zu werden. Unsere Eltern, Großeltern, Familien und
Verwandten sind lebende Beispiele dafür. Viele von ihnen haben schreckliche Massaker
in Malatya, Dersim, Sivas, Maras und an vielen anderen Orten selbst erlebt oder darüber
gehört. Viele mussten ihre Identität verbergen und verleugnen. Während wir heute
vielleicht keine Angst mehr haben, offen zu sagen, dass wir Alevitinnen und Aleviten sind,
hatten diese Menschen damals nicht diese Freiheit der Meinungsäußerung.

Sivas steht bis heute als schreckiches Symbol für die tief verwurzelte Intoleranz und die
mangelnde Akzeptanz kultureller Vielfalt. 
Die Täter*innen,  angetrieben von extremistischen Ideologien, versuchten nicht nur,
unschuldige Leben zu nehmen, sondern auch, die alevitische Identität und ihre reiche
kulturelle Tradition mit brutaler Gewalt zu unterdrücken.

Dieses tragische Ereignis verdeutlicht nicht nur eine einzelne, gewaltsame Episode,
sondern steht stellvertretend für eine tief verwurzelte Intoleranz, die sich nicht nur in
episodischer Gewalt, sondern auch in alltäglicher Diskriminierung gegenüber Alevit*innen
in verschiedenen Lebensbereichen äußert. Die Feindseligkeit gegenüber dieser religiösen
Minderheit spiegelt nicht nur Unwissenheit über ihre kulturellen Praktiken wider, sondern
offenbart auch einen beunruhigenden Mangel an Akzeptanz für die Vielfalt innerhalb der
Gesellschaft.

DAS SIVAS-MASSAKER ALS MANIFESTATION ZUNEHMENDER
FEINDSELIGKEIT  UND WACHSENDER INTOLERANZ.



Inmitten dieser historischen Herausforderungen und als eine gewissermaßen reaktive
Antwort darauf, wurde die Alevitische Gemeinde Deutschland KdöR (AABF) ins Leben
gerufen. Diese Organisation setzt sich nicht nur für die Bewahrung der Alevitischen Kultur
ein, sondern engagiert sich auch aktiv gegen Diskriminierung und Intoleranz. Das Sivas-
Massaker fungiert somit als eine bleibende Mahnung und ein entschlossener Antrieb für
die Alevitische Gemeinde Deutschland und andere gleichgesinnte Gruppen, sich
kontinuierlich für Toleranz, Respekt und die Anerkennung kultureller Diversität einzusetzen.
Es unterstreicht die Notwendigkeit gemeinsamer Anstrengungen, um eine Gesellschaft zu
schaffen, die nicht nur Vielfalt schätzt, sondern auch aktiv gegen Diskriminierung kämpft,
um Raum für inklusiven Dialog und Frieden zu schaffen.Die Verleihung der Körperschaft
des öffentlichen Rechts an die Alevitische Gemeinde Deutschland (AABF) im Jahr 2020
markiert einen bedeutenden Erfolg und Meilenstein für die alevitische Gemeinschaft in
Deutschland. Diese Anerkennung unterstreicht die nachhaltige Präsenz der alevitischen
Gläubigen als integraler Bestandteil der Gesellschaft und ihren praktizierten Glauben als
festen Bestandteil des religiösen Lebens im Land.

Die AABF erklärt dieses historische Ereignis vor dem Hintergrund, dass die alevitischen
Gläubigen hierzulande dauerhaft einen Teil der regionalen Bevölkerung bilden. Das
Bewusstsein für die Verwurzelung ihrer Glaubenspraxis im religiösen Leben des Landes ist
von großer Bedeutung. Die Verleihung der Rechte einer Körperschaft des öffentlichen
Rechts wird von der AABF nicht nur als bedeutender Ansporn betrachtet, sondern auch als
Verpflichtung. Diese Verpflichtung besteht darin, sämtliche Handlungen und Engagements
darauf auszurichten, die Vielfalt der Gesellschaft gegen die Beschränktheit des Denkens
zu schützen.

Die AABF betont, dass diese Auszeichnung im Jahr 2020 nicht nur als Privileg, sondern
auch als Verantwortung gegenüber der Gesellschaft betrachtet wird. In diesem Sinne
verpflichtet sich die Alevitische Gemeinde Deutschland, auch in Zukunft alles dafür zu tun,
um die Vielfalt in der Gesellschaft zu bewahren. Gleichzeitig hebt sie die Bedeutung
hervor, sich verstärkt dafür einzusetzen, dass die Gesellschaft frei und offen bleibt. Diese
Verantwortung erstreckt sich über die rein religiöse Dimension hinaus und verdeutlicht ein
starkes Bekenntnis zur Förderung von Toleranz, Offenheit und gesellschaftlichem
Zusammenhalt.

DAS SIVAS-MASSAKER ALS MANIFESTATION ZUNEHMENDER
FEINDSELIGKEIT  UND WACHSENDER INTOLERANZ.



,,DIESE MENSCHEN
GEHÖRTEN ZU UNS UND
WURDEN OPFER, EINFACH
WEIL SIE ALEVITINNEN UND
ALEVITEN WAREN!”
GÜLEYCAN CANTEKIN



IDENTITÄTSFINDUNG 
ALS MENSCH ALEVITISCHEN

GLAUBENS



 „FÜR MICH WAR ES
SELBSTVERSTÄNDLICH, SO WIE

DIE CHRISTEN JEDEN SONNTAG
IN DIE KIRCHE GEGANGEN SIND,

SO SIND WIR ZUM CEM INS
CEMEVI GEGANGEN UND

HABEN JEDEN DONNERSTAG
DAS SIR GEWECKT.“

ANONYM, 15  JAHRE ALT



„Wer bin Ich?“
Mit dieser Frage ist jeder Jugendliche früher oder später konfrontiert. Die Identitätsfindung
ist immer eine komplizierte Phase, die viele Fragen aufwirft. Oft wird hinterfragt, welche Teile
des Lebens zu einem gehören. Auch die Religion ist hierbei eine wichtige Komponente. Als
Mensch mit Migrationshintergrund einer religiösen Minderheit anzugehören, verkompliziert
dies nochmal.

Bei einer Zusammenkunft unser Jugendlichen im Alter von zehn bis 26 haben wir uns über
unsere persönlichen Erfahrungen ausgetauscht, über potentielle Schwierigkeiten diskutiert
und einige Gemeinsamkeiten erkannt.

Viele unserer Jugendlichen hatten schon immer ein Bewusstsein dafür, sie dem Alevitentum
angehören und bezeichneten sich selbst sehr früh als Aleviten. Dies führen sie auf die
Religionsnähe ihrer Eltern und Familie zurück.

„Für mich war es selbstverständlich, so wie die Christen jeden Sonntag in die Kirche
gegangen sind, so sind wir zum Cem ins Cemevi gegangen und haben jeden Donnerstag
das Sir geweckt.“[m,15j]

Das Erleben der religiösen Rituale von Klein an hat ihn geprägt. Bei religiösen Fragen hat er
viel von der Familie gelernt. Jedoch spielten auch andere Menschen eine große Rolle. Er
wollte immer viel lernen und sich eine eigene Meinung bilden.

„Ich bin im Cemevi praktisch großgeworden. Meine Eltern waren immer im
Vereinsvorstand und haben uns jeden Sonntag mitgenommen.“[w,23j]

Viele können da zustimmen. Es scheint so, dass viele Jugendlichen, die regelmäßig ins
Cemevi kommen die sind, die eine Bindung haben und auch gut im Umfeld integriert sind. Sie
kommen gemeinsam mit ihren Freunden, unterhalten sich mit bekannten und sehen das
Cemevi als einen heimischen Ort.

„Ich habe immer die Älteren im BDAJ als Vorbilder gesehen. Sie haben mich motiviert zu
kommen, etwas über meine Religion herauszufinden und mitzuwirken.“, gibt ein
Vorstandsmitglied zu. 

Sie selbst versucht ihre Motivation heute an die junge Generation weiterzugeben.
Es gibt aber auch Mitglieder, die im späten Alter durch ihr Umfeld und ihre Freunde sich mit
ihrem Glauben auseinandersetzten.

„Als ich jung war, gingen wir nie ins Cemevi. Erst als ich im BDAJ angefangen habe und
auf Bildungsveranstaltungen ging, haben ich mich dem Thema angenähert.“[w,26j]

Sie trägt dem BDAJ eine große Rolle in ihrer Identitätsfindung zu und erzählt, dass sie durch
den BDAJ erst bemächtigt wurde offen ihre Religion auszudrücken und dies zu erörtern.

Die Identitätsfindung verlief bei allen jedoch nicht reibungslos. In der frühen Jugend oder
sogar Kindheit gab es für unsere Cans Situationen, die Fragen aufwarfen und ihnen Anlass
gaben sich mehr mit ihrer Religion auseinanderzusetzen. 

SELBSTFINDUNG IM ALEVITENTUM 



Die älteren Cans berichten von Situationen, wo Außenstehende ihre Vorurteile 
auf sie projizierten.

„In der Grundschule musste ich immer meinen deutschen Lehrern das Alevitentum
erklären. Das war echt schwer für mich, weil ich zwar die Praktiken und Werte kannte,
aber nicht den Wortschatz und das Wissen hatte es einem Erwachsenen passend zu
erklären. Das war echt frustrierend.“[w,25j]

„Ich habe auch schon Kommentare bekommen, wie „Ihr seid Ungläubige“ in dem
Moment wusste ich nicht, wie ich antworten soll, aber zum Glück habe ich sonst in den
meisten Fällen gegenseitigen Respekt erlebt, aber bei solchen Kommentaren kommt
man schon ins Denken und informiert sich mehr.“[m,26j]

Die jüngeren Cans konnten vieles nicht nachvollziehen und berichten von einer positiveren
Entwicklung:

„In der Grundschule war fast die Hälfte meiner Klasse Aleviten. Mein Ethiklehrer weiß
auch, was das Alevitentum ist und wenn Kommentare kommen weiß ich auch, was ich
darauf antworte.“ [w, 14j].

Der ARU und weitere Angebote scheinen auch dazu beizutragen, dass die jüngere
Generation früher das Wissen erlangt und selbstbewusster zu ihrer Religion stehen kann.
Damit einher geht auch die Überwältigung der Sprachbarriere, die die älteren Cans
beschäftigte, die bemängelten, dass sie die Gebete und Deyis nur in Ansätzen verstanden
und die Sammlung der Informationen, die sonst immer nur mündlich übertragen wurden.

Ein Can merkte auch an, dass ihm die Veränderten Lebensumstände im Vergleich zu der
Großelterngeneration beschäftigt hat. Viele Praktiken werden nicht mehr ausgeübt. 
Oft hat man auch hier in Deutschland keinen Pir und es ist auch nicht so einfach die
Beziehungen zu seinen Mishaibs und Kivres zu leben wie im Dorf.

„Dann hat man sich schon gefragt kann ich überhaupt meine Religion so ausleben?“
 [m, 26j].

Aber der Vergleich mit der Situation in der Türkei und die viele Ereignisse in der
Vergangenheit haben einigen Jugendlichen aufgezeigt, dass sie in Deutschland die
Freiheit besitzen ihre Religion auszuleben und das Nutzen möchten.

„Ich finde es echt traurig, dass viele Aleviten in der Türkei heute noch ihre
Religionszugehörigkeit verheimlichen. Im Gespräch mit meinen Cousinen habe ich
gemerkt, dass ich mehr Wissen habe durch das Cemevi und viel offener damit umgehe.
Da habe ich erkannt, dass es ein Privileg ist, dass ich meine Religion frei ausleben
kann.“ [w/26j.]

Auch wenn sich die Wege unserer Cans sehr unterschiedlich gestaltet haben, haben alle
heute das Alevitentum als Teil ihrer Identität internalisiert. Trotz der Problematiken können
alle unsere Cans heute stolz zu ihrer Identität sagen: 

,,Ich bin Alevitin*in”.

SELBSTFINDUNG IM ALEVITENTUM 



 „ALS ICH JUNG WAR, 
GINGEN WIR NIE INS CEMEVI. 
ERST ALS ICH IM BDAJ
ANGEFANGEN HABE UND AUF
BILDUNGSVERANSTALTUNGEN
GING, HABEN ICH MICH DEM
THEMA ANGENÄHERT.“

ANONYM, 26 JAHRE ALT



In diesem Bericht soll es um eine komprimierte Zusammenfassung über die
Identitätsfindung als alevitischer Jugendlicher gehen.

Zu mir: Mein Name ist M.Roni Renkliöz, ich bin gerade 21 Jahre alt geworden, habe
kurdisch-alevitische Wurzeln, lebe zurzeit in Mainz und studiere Englisch und
Philosophie/Ethik auf Lehramt. Meine Eltern leben erst seit etwa 25 Jahren in Deutschland.

Die Findung der eigenen Identität stellt sich als Person, deren Eltern nach Deutschland
immigriert sind, immer als eine riesige Aufgabe dar. Zuallererst würde ich am liebsten die
Frage, ob ich meine endgültige Identität gefunden habe, mit einem deutlichen "Nein"
beantworten. Die Identitätsfindung ist ein unfassbar langer und mühseliger Prozess, der
jedoch eher passiv und weniger aktiv stattfindet.

Ich wusste schon als junges Kind, dass ich anders bin als die anderen. Die erste prägnante
Erinnerung war, als ich beim täglichen Mittagessen im Kindergarten, der sich in einem
Vorort von Hamburg befand, nicht wie die anderen Kinder meine Hände falten durfte, um
ein Tischgebet zu führen, sondern meine Hände offenhalten sollte. Die Begründung
lautete: "In deiner Religion macht man das so." Ich war in meiner Kindergartengruppe das
einzige nicht-christliche Kind, aber das spürte ich nicht so regelmäßig. Meine Eltern
hatten nie ein Problem damit, dass ich an Weihnachten mit zur Kirche ging,
Schweinefleisch aß oder biblisch-hebräische Lieder über Jesus sang.

Ob ich zu der Zeit wusste, dass ich als alevitisches Kind auf die Welt kam oder überhaupt
wusste, was das Alevitentum ist, bezweifle ich sehr. Ironischerweise geriet ich in einen
persönlichen Identitätskonflikt, als ich mit meinen Eltern in den Ludwigshafener Hemshof
zog und dort zunächst einmal die Grundschule besuchte. Ich sage ironischerweise, da ich
nun eigentlich von Kindern der vermeintlich gleichen Wurzeln umgeben war. 

Meine Eltern brachten mir religiöse Werte sowie Nationalstolz nie bei, daher wusste ich
auch nie ganz genau, was mich von den anderen Kindern unterschied und mich anders
machte. Meine Eltern sträubten sich davor, mir zu sagen, dass ich kurdisch und dann noch
alevitisch bin, somit wusste ich es nie. Aber alle anderen Kinder wussten ganz genau, wo
ihre Wurzeln lagen und an was sie glauben, da sie diese Werte schon seit klein auf
vermittelt bekamen. Ich dachte immer, ich wäre ein türkisch-muslimisches Kind.

Als ich dann jedoch anfing, türkische Flaggen zu malen, diese mit nach Hause nahm und
meinen türkischen Patriotismus gegenüber meinen Eltern äußerte, kam in ihnen schon ein
unwohles Gefühl auf. Sie klärten mich dann in der 3. Klasse darüber auf, dass ich nicht
Türkisch sei, sondern Kurdisch. Einhergehend hiermit untersagten sie mir auch strikt, jemals
vor meinen Schulfreunden das zu äußern. Durch das Äußern, dass ich Kurdisch bin und
nicht Türkisch, wurde ich dann langsam, aber stetig von meinen Freunden vernachlässigt,
ausgeschlossen und beleidigt.

WO GEHÖR ICH HIN?



Irgendwann sehnte ich mich auch danach, Religion wie meine Mitmenschen ausüben zu
können. Da ich dachte, dass ich ein Muslim wäre, 
lieh ich mir ein "Islam für Anfänger"-Buch in der Kinderbibliothek aus und lernte aus dem
Buch, wie man ein traditionell muslimisches Gebet verrichtet. Dieses habe ich auch
verrichtet und habe voller Stolz meiner Mutter das Buch gezeigt und ihr erzählt, dass ich
beten gelernt habe. Meine Mutter war außer sich und wollte wissen, wer mir dieses Buch
gegeben hat, und dass ich so etwas niemals wieder machen soll.

Als ich schließlich in die fünfte Klasse der Realschule eingeschult wurde, wurde mir
angeboten, dass ich doch zum Islamunterricht gehen solle und nicht in den Ethikunterricht.
Meine Eltern jedoch hielten von dieser Idee absolut nichts. Ich erinnere mich noch an
einen Satz meiner Mutter, sie meinte: 
"Wir sind nicht wie diese Leute, wir sind anders und sie werden dir falsche Sachen
beibringen." Ich wurde stutzig und wollte erfahren, warum ich nicht beten, fasten und
leben durfte wie die anderen muslimischen Kinder. 

Anschließend sah sich meine Mutter dazu gezwungen, mir zu offenbaren, dass ich
Alevitisch bin. Aber was es bedeutet, alevitisch zu sein, und nach welchen Werten man
lebt, hat sie mir trotzdem nicht erzählt. Nun steht ein neuer Begriff im Raum, und ich weiß
nicht, was ich damit tun soll.

Ich werde älter und beschäftige mich immer mehr mit meiner eigenen Existenz, wenn auch
nicht ganz bewusst, und versuche mir durch ein kleines "Selbststudium" mithilfe des
Internets während meiner Realschulzeit zu erklären, was das Alevitentum ist. Sagen wir
mal, es hat nicht so gut funktioniert. 

Ehe ich mich versah, war ich in fanatisch muslimischen Kreisen, die von sich behaupten, es
sei der einzige wahre richtige Weg. Im Laufe meiner späten Jugend ist es wie ein
Pingpong-Spiel. Man fliegt zur einen eher islamisch-konservativen Seite und dann wieder
zur liberal-progressiven Form des Alevitentums.

 Im Großen und Ganzen kann man nie von einer endgültigen Identitätsfindung sprechen,
sondern von einem Prozess, den man geht, der aber immer stetig weitergeht.

WO GEHÖR ICH HIN?



 „ALS ICH SCHLIESSLICH IN DIE
FÜNFTE KLASSE DER

REALSCHULE EINGESCHULT
WURDE, WURDE MIR

ANGEBOTEN, DASS ICH DOCH
ZUM ISLAMUNTERRICHT GEHEN

SOLLE UND NICHT IN DEN
ETHIKUNTERRICHT.“

M.RONI  RENKLIÖZ



HATE SPEECH 
AUF DIE ALEVITISCHE COMMUNITY

UND IHRE AUSWIRKUNGEN
 AUF DIE PERSON



Liebes Tagebuch,
heute war ein Tag, der mich nachdenklich und besorgt zurücklässt. 
Es ist erstaunlich, wie Worte und Gedanken die Atmosphäre eines Tages so stark
beeinflussen können.

Es begann mit einer eigentlich unschuldigen Diskussion auf Instagram. Aber schnell
entwickelte sich die Konversation zu einem Ort, an dem Hass und Verachtung freien Lauf
hatten. Ich war schockiert über die Worte, die dort ausgetauscht wurden – beleidigend,
respektlos und voller Vorurteile. 
Es war, als ob die Hemmschwelle für verbale Angriffe komplett abhandengekommen
wäre.

Diese Begegnung hat mich nachdenklich gemacht. Ich frage mich, wie es so weit kommen
konnte. Warum wählen manche Menschen den Weg des Hasses, anstatt konstruktiv
miteinander zu sprechen? 

Liegt es an der Anonymität des Internets, die es leichter macht, Dinge zu sagen, die man
im echten Leben nie aussprechen würde? Oder sind es tiefere gesellschaftliche Probleme,
die sich in solchen Ausbrüchen von Hate Speech zeigen?

Was mich besonders beunruhigt, ist die Tatsache, dass Hate Speech nicht nur virtuell
bleibt. Sie hat reale Auswirkungen auf Menschen, ihre psychische Gesundheit und ihre
Beziehungen. Sie kann zu sozialer Ausgrenzung führen und sogar Gewalt entfachen. Es ist
schmerzhaft zu sehen, wie eine so kraftvolle Kommunikationsplattform wie das Internet für
solch negative Zwecke genutzt wird.

Wir müssen dringend darüber nachdenken, wie wir diesem Trend entgegentreten können.
Es reicht nicht aus, nur zu hoffen, dass sich die Dinge von selbst ändern werden. Als
Gesellschaft müssen wir aktiv für eine Kultur der Respektierung und Empathie eintreten.
Das bedeutet, unsere Stimmen gegen Hate Speech zu erheben, uns zu weigern, daran
teilzunehmen, und für diejenigen einzustehen, die davon betroffen sind.
Liebes Tagebuch, ich hoffe, dass dieser Vorfall heute als Weckruf dienen kann. 
Als Mahnung, dass wir alle eine Rolle dabei spielen, wie wir miteinander umgehen, 
sei es im echten Leben oder im digitalen Raum. Ich hoffe aufrichtig, dass die Gesellschaft
gemeinsam daran arbeiten kann, Hate Speech einzudämmen. 

Denn letztendlich liegt es in unserer Hand, welche Art von Online-Welt wir zulassen.
Bis bald!

Deine Ezgi

EIN TAGEBUCHEINTRAG ÜBER HATE SPEECH
 UND VERANTWORTUNG



 „ES REICHT NICHT AUS, NUR
ZU HOFFEN, DASS SICH DIE
DINGE VON SELBST ÄNDERN
WERDEN. ALS GESELLSCHAFT
MÜSSEN WIR AKTIV FÜR EINE
KULTUR DER RESPEKTIERUNG
UND EMPATHIE EINTRETEN!“

EZGI  KOZAKLI



Rassismus gegenüber Alevit*innen manifestiert sich in den gezielten Verbreitungen von
diskriminierenden oder voreingenommenen Einstellungen, Verhaltensweisen und Äußerungen,
die sich sowohl gegen einzelne Funktionär*innen der alevitischen Glaubensgemeinschaft als
auch gegen Organisationen wie den BDAJ richten, der für die Alevit*innen in Deutschland
aktiv ist. Die Alevit*innen stellen eine religiöse Minderheit dar und sind oft mit Vorurteilen und
Diskriminierung konfrontiert, die auf ihren Glauben und ihre kulturellen Merkmale abzielen.

Diese Form von Rassismus gegenüber  Alevit*innen kann auf verschiedene Weisen zum
Ausdruck kommen. Dazu gehören beleidigende und herabsetzende Äußerungen, die darauf
abzielen, die  Alevit*innen zu verletzen oder zu erniedrigen. Soziale Ausgrenzung ist ebenfalls
eine häufige Erfahrung, bei der Alevit*innen möglicherweise von bestimmten sozialen
Gruppen oder Aktivitäten ausgeschlossen werden. Stereotypen, die auf Vorurteilen und
Unwissenheit basieren, können ebenfalls dazu beitragen, Rassismus zu fördern.

Rassismus und Diskriminierung jeglicher Art, sei es gegenüber Alevit*innen oder anderen
ethnischen oder religiösen Gruppen, sind inakzeptabel und haben keinen Platz in einer
toleranten Gesellschaft. Es ist besonders besorgniserregend, dass solche Formen von
Hassrede auch in den sozialen Medien auftreten. 

Hier sind einige Punkte, die im Zusammenhang mit Rassismus gegenüber Alevit*innen auf
Social Media wichtig sind:

1. Sensibilisierung und Aufklärung: Es ist wichtig, dass Menschen über die Aleviten, ihre
Kultur, Religion und Geschichte aufgeklärt werden. Dies kann dazu beitragen, Vorurteile
abzubauen und Verständnis zu fördern.

2. Aktive Moderation: Soziale Medienplattformen sollten eine Null-Toleranz-Politik
gegenüber Hate Speech und Diskriminierung verfolgen. Durch aktive Moderation und
schnelles Eingreifen können beleidigende Kommentare und Inhalte entfernt werden.

3. Empowerment: Empowerment von Gemeinschaften, die von Rassismus betroffen sind, ist
entscheidend. Es ist wichtig, sich zu organisieren, um gegen Diskriminierung vorzugehen, sei es
durch Aufklärungskampagnen, rechtliche Schritte oder Zusammenarbeit mit Organisationen,
die sich gegen Hassrede einsetzen.

4. Solidarität und Unterstützung: Menschen sollten sich solidarisch mit den Betroffenen
zeigen. Indem wir gegen Rassismus und Diskriminierung zusammenstehen, können wir eine
inklusivere und gerechtere Gesellschaft fördern.

5. Bildung fördern: Bildung ist ein mächtiges Mittel gegen Vorurteile und Diskriminierung.
Schulen, Institutionen und Eltern sollten sich bemühen, Respekt und Toleranz gegenüber allen
Religionen und Kulturen zu fördern.

Es ist wichtig zu betonen, dass soziale Medien nicht nur ein Ort für Unterhaltung sind, sondern
auch eine Plattform, um positive Veränderungen in der Gesellschaft zu fördern.

Indem wir aktiv gegen Rassismus und Hate Speech vorgehen, können wir gemeinsam eine
inklusivere und respektvollere Online-Umgebung schaffen.

ANTI-ALEVITISCHER RASSISMUS IN DEN SOZIALEN MEDIEN:
EINE DRINGENDE HERAUSFORDERUNG 
FÜR UNSERE ONLINE-GEMEINSCHAFT



Der BDAJ hat in Zusammenarbeit mit dem LOVE Storm-Trainingsprogramm, welches  von
der Bundeszentrale für politische Bildung unterstützt wurde, Leitlinien für angemessenes
Verhalten auf unseren Social Media Kanälen entwickelt! 

Tatsächlich setzt sich der Begriff "Netiquette" aus den Wörtern "Net" für Internet und
"Etiquette" für Verhaltensregeln zusammen. 

Die Netiquette umfasst somit eine Zusammenstellung von Verhaltensregeln und
Empfehlungen für die Kommunikation in sozialen Medien und dient dazu, gegen Hass im
Internet vorzugehen. In unserer Netiquette setzen wir uns nachdrücklich gegen
verschiedene Formen der Diskriminierung und Gewalt ein. Wir lehnen auch störendes
Verhalten und Beleidigungen ab. Wir behalten uns das Recht vor, Kommentare und
Personen, die gegen unsere Netiquette verstoßen, ohne weitere Erklärung zu entfernen
oder zu blockieren.

Welches Verhalten wird von nun an nicht toleriert?

ANTI-ALEVITISCHER RASSISMUS IN DEN SOZIALEN MEDIEN:
EINE DRINGENDE HERAUSFORDERUNG 
FÜR UNSERE ONLINE-GEMEINSCHAFT

Diskriminierende und beleidigende Kommentare (z.B. Rassismus, Ableismus,
Sexismus usw.)

Nationalistische, rechtsradikale, islamistische, religiös-fundamentalistische und
generell menschenfeindliche Kommentare.

Gewaltandrohungen, physische und psychische Gewalt &
gewaltverherrlichende Aussagen sowie Aufrufe zu Gewalt und Straftaten bzw.
Drohungen.

Populismus, Hetze und Häme

Derailing ist das Abweichen vom Hauptthema einer Diskussion, um die
Aufmerksamkeit auf Nebenaspekte oder unwichtige Details zu lenken.

Whataboutism ist eine rhetorische Taktik, bei der man von einer Kritik ablenkt,
indem man auf eine andere Situation oder Person verweist.

Sea Lioning ist eine Form des belästigenden Verhaltens, bei dem eine Person
wiederholt und scheinbar harmlose Fragen stellt, um eine Diskussion zu
dominieren und die andere Person zu erschöpfen.



PLATZ FÜR DEINE GEDANKEN
"SCHREIB ÜBER DEINE ERFAHRUNGEN MIT  ANTIALEVITISCHEM RASSISMUS

UND REFLEKT IERE ,  WIE  S IE  DEINE S ICHTWEISE BEEINFLUSST HABEN.  
NUTZE BEISP IELE  UND DENK DARÜBER NACH,  WIE  MEHR BEWUSSTSEIN

GESCHAFFEN WERDEN KANN."



EIN QUIZ ZUR SENSIBIL ISIERUNG 
"DIESES QUIZ SOLL  DAZU BEITRAGEN,  E IN BESSERES VERSTÄNDNIS FÜR DIE  SPEZIF ISCHEN

HERAUSFORDERUNGEN UND ERFAHRUNGEN VON ALEVIT* INNEN IM KONTEXT VON RASSISMUS ZU
ENTWICKELN.  BEANTWORTE DIE  FOLGENDEN FRAGEN ,  INDEM DU DIE  R ICHTIGE

ANTWORTMÖGLICHKEIT  (A ,  B ,  C ODER D)  AUSWÄHLST .  
D IE  LÖSUNGEN F INDEST DU AM ENDE.

 V IEL  ERFOLG UND LASS UNS GEMEINSAM DAZU BEITRAGEN,
 BEWUSSTSEIN ZU SCHAFFEN!”

1 .WELCHE VORURTEILE  ERLEBEN ALEVITINNEN IN DEUTSCHLAND?

A) ETHNISCHE DISKRIMINIERUNG
B) REL IGIÖSE MISSVERSTÄNDNISSE
C) SPRACHLICHE BARRIEREN
D) GESCHLECHTSSPEZIF ISCHER RASSISMUS

2.WAS BEEINFLUSST RASSISTISCHE ERFAHRUNGEN VON ALEVITINNEN?

A) POLIT IK
B)  REL IGION
C) MEDIEN
D) ALLE  ANTWORTEN S IND KORREKT

3.WELCHE ROLLE SPIELT  DIE  MEDIENBERICHTERSTATTUNG?

A) POSIT IVE DARSTELLUNG FÖRDERT VERSTÄNDNIS
B)  MEDIEN HABEN KEINE AUSWIRKUNGEN AUF STEREOTYPEN
C) NEGATIVE BERICHTERSTATTUNG VERSTÄRKT VORURTEILE
D)  MEDIEN SPIELEN NUR BEI  ÄLTEREN ALEVIT INNEN E INE ROLLE

4.WIE KÖNNTE EIN KLISCHEE ÜBER ALEVITINNEN ZU VORURTEILEN UND RASSISTISCHEM
VERHALTEN FÜHREN?

A) TRADIT IONELLE TRACHT
B)  REL IGIÖSE PRAKTIKEN
C) MUSIKAL ISCHE VORLIEBEN
D) ESSGEWOHNHEITEN

5.WIE KÖNNEN ALEVITINNEN DURCH POLITISCHE ENTSCHEIDUNGEN BESSER VOR
RASSISMUS GESCHÜTZT WERDEN?

A) DURCH VERSTÄRKTE E INWANDERUNGSKONTROLLEN
B)  DURCH FÖRDERUNG KULTURELLER STEREOTYPEN
C) DURCH GESETZE GEGEN REL IGIÖSE DISKRIMINIERUNG
D) DURCH E INSCHRÄNKUNG IHRER POLIT ISCHEN RECHTE



6.WARUM IST ES WICHTIG,  RASSISMUS GEGENÜBER ALEVITINNEN ALS
GESAMTGESELLSCHAFTLICHES PROBLEM ANZUERKENNEN?

A) DA ALEVIT INNEN IMMUN DAGEGEN S IND
B)  DA RASSISMUS KE INE AUSWIRKUNGEN HAT
C) DA GESAMTGESELLSCHAFTL ICHE SOLIDARITÄT NOTWENDIG IST
D)  DA RASSISMUS NUR INDIVIDUELLE ANGELEGENHEITEN BETRIFFT

7.WIE KÖNNEN SOZIALE MEDIEN DAZU BEITRAGEN,  GEGEN DEN RASSISMUS GEGENÜBER
ALEVITINNEN VORZUGEHEN?

A) DURCH VERBREITUNG VON VORURTEILEN
B)  DURCH SENSIBIL IS IERUNG UND AUFKLÄRUNG
C) DURCH IGNORIEREN DER PROBLEMATIK
D)  DURCH FÖRDERUNG VON STEREOTYPEN

8.WELCHE ROLLE SPIELEN INTERRELIGIÖSE DIALOGE BEI  DER VERRINGERUNG VON
RASSISMUS GEGENÜBER ALEVITEN?

A) KE INE ROLLE ,  DA ALEVITEN KEINE TE ILNAHME AM DIALOG WÜNSCHEN
B) INTERREL IGIÖSE DIALOGE FÖRDERN VERSTÄNDNIS UND RESPEKT
C)  ALEVITEN S IND VON DIALOGEN AUSGESCHLOSSEN
D) DIALOGE HABEN KEINEN E INFLUSS AUF RASSISMUS

9.WIE KANN INDIVIDUELLES BEWUSSTSEIN UND BILDUNG DAZU BEITRAGEN,
RASSISTISCHE EINSTELLUNGEN GEGENÜBER ALEVITEN ZU BEKÄMPFEN?

A) INDIVIDUELLES BEWUSSTSEIN HAT KE INEN E INFLUSS AUF RASSISMUS
B)  DURCH KRIT ISCHES HINTERFRAGEN VON VORURTEILEN
C) B ILDUNG SPIELT  KE INE ROLLE BEI  RASSISMUS
D) RASSISMUS KANN NUR DURCH STAATL ICHE MASSNAHMEN BEKÄMPFT WERDEN

10 .WELCHE INITIATIVEN ODER ORGANISATIONEN SETZEN SICH GEZIELT  GEGEN DEN
RASSISMUS GEGENÜBER ALEVITISCHEN MENSCHEN IN DEUTSCHLAND EIN?

A) ALEVIT ISCHE GEMEINDE DEUTSCHLAND (AABF)  UND 
BUND DER ALEVIT ISCHEN JUGENDLICHEN (BDAJ)
B)  DEUTSCHER GEWERKSCHAFTSBUND (DGB) 
C)  ROTES KREUZ 
D)  GREENPEACE

EIN QUIZ ZUR SENSIBIL ISIERUNG 

LÖSUNGEN: 1B ,  2D,  3C,  4B,  5C,  6C,  7B ,  8B ,9B,  10A 



Obwohl wir auf den BDAJ-Veranstaltungen viel Freude und Spaß erleben, gibt es in
unserem Leben auch Tage, die uns mit Kummer und Sorgen erfüllen. In diesen
Momenten ist es oft schwer, unsere Belastungen mit unseren engsten Vertrauten zu
teilen. Manchmal zögern wir, aus Angst, sie zu überfordern, oder wir sind unsicher, wie
sie auf unsere Anliegen reagieren würden. Dies gilt insbesondere für diejenigen unter
uns, die als Alevit*innen Rassismuserfahrungen erleben.

Wir verstehen, dass Rassismus gegenüber Alevit*innen eine zusätzliche und
schmerzhafte Belastung sein kann. Diese Diskriminierung und Vorurteile
können das Leben schwer machen und oft zögern Betroffene, darüber zu
sprechen. Doch bei der BDAJ Jugendseelsorge sind wir hier, um genau für
solche Situationen bereitzustehen. Wir sind für dich da, wenn du jemanden
zum Reden, Unterstützung in Lebenskrisen, Trost in Zeiten der Trauer, Hilfe bei
Stress oder in anderen herausfordernden Situationen suchst. Bei uns kannst du
offen und sicher über deine Rassismuserfahrungen sprechen, ohne Angst vor
Vorurteilen.

Kontaktiere uns per E-Mail unter: seelsorge@bdaj.de. Die Art des Kontakts, sei es per E-
Mail oder Telefon, die Dauer und die Häufigkeit der Gespräche – all das entscheiden
wir gemeinsam mit dir. Unser oberstes Anliegen ist es, dass die Seelsorge deinen
individuellen Bedürfnissen gerecht wird.

Die Seelsorge wird von geschulten alevitischen Geistlichen durchgeführt und richtet sich
insbesondere an junge Menschen. Sie erfolgt anonym und ist kostenfrei.

In akuten Notfällen empfehlen wir auch die kostenfreie Telefonberatung für Kinder und
Jugendliche, die vom Land NRW angeboten wird. 

Ihr erreicht sie von Montag bis Samstag zwischen 14:00 und 20:00 Uhr unter der
Nummer 116 117.

BDAJ JUGENDSEELSORGE



Der Bund der Alevitischen Jugendlichen in Baden-Württemberg e.V. (BDAJ B-W) ist
einer der fünf Regionalverbände des Bund der Alevitischen Jugendlichen in
Deutschland (BDAJ Deutschland). 

Auf Landesebene verfügt der Verband über neun Landesvorstandsmitglieder sowie drei
Mitglieder des Aufsichtsrats. Diese werden alle zwei Jahre von der
Landesdelegiertenkonferenz gewählt.
Der BDAJ Baden-Württemberg repräsentiert und vertritt über seine 35
Untergliederungen insgesamt mehr als 15.000 junge Menschen in Baden-Württemberg.

Der BDAJ B-W versteht sich als alevitisch-demokratischer Arbeiter*innenjugendverband
und engagiert sich in den Bereichen Interessenvertretung, außerschulische
Bildungsarbeit und Freizeitgestaltung.

Ein besonderer Schwerpunkt liegt auf der Förderung des kritischen Denkens und
Handelns bei jungen Menschen sowie ihrer demokratischen Teilhabe in allen
gesellschaftlichen Bereichen. Das Hauptziel des BDAJ B-W besteht darin, junge
alevitische Menschen als gleichberechtigten Teil der deutschen Gesellschaft zu
etablieren und ihre Partizipation in verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen zu
unterstützen. Der Verband setzt sich aktiv gegen Rassismus ein und lehnt Ideologien der
Ungleichwertigkeit entschieden ab.

Inhaltlich orientiert sich der BDAJ B-W an den humanistisch-sozialen Werten der
Alevit*innen, die Gleichberechtigung, Nächstenliebe, Geschlechtergleichstellung,
Bildung und Wissenschaft betonen. 

Der Verband setzt sich für einen integrationsorientierten Ansatz ein, der seine
Mitglieder befähigt, sich als gleichberechtigten Teil der deutschen Gesellschaft
wahrzunehmen und in verschiedenen Bereichen aktiv mitzuwirken.

ÜBER UNS

Wer auf dem Laufenden bleiben will, kann uns auf
weiteren Kanälen folgen:

    @bdajbw
    BDAJ Baden-Württemberg
    info@bdaj-bw.de

SCAN US



IMPRESSUM

Herausgeber:
Bund der Alevitischen Jugendlichen in Baden-Württemberg e.V. (BDAJ B-W) 
Glockenstr. 10
70376 Stuttgart

E-Mail: info@bdaj-bw.de

Amtsgericht Köln Vereinsregister Nr. 19334

v.i.S.d.P.: Selina Dogan und Halil Ulusan
Redaktion: Güleycan Cantekin und Halil Ulusan
Grafik, Layout, Design: Güleycan Cantekin und Halil Ulusan
Druck: Hüseyin Sirintaş 

Alle Fotos: ©CANVA bis auf
https://images.app.goo.gl/aXtR1q8WG7Qwmo9m9

Autor* innen:

Gedicht: Gedanken der Taten

Interview: Erlebte Mehrfachdiskriminierung 

Selbstfindung im Alevitentum: Wer bin Ich?

Ein Tagebucheintrag über Hate Speech und Verantwortung

Anti-alevitischer Rassismus in den Sozialen Medien: 
Eine dringende Herausforderung für unsere Online-Gemeinschaft

Hêlin Güler, BDAJ Rhein-Neckar

Layla Zormati, BDAJ Vaihingen/B-W; Adem Karahan, BDAJ Deutschland;
Sarya-Hêlin Tufan, BDAJ Wiesloch

BDAJ Worms

Wo gehör ich hin?
M.Roni Renkliöz, BDAJ Rhein-Neckar

Ezgi Kozakli, BDAJ B-W

Güleycan Cantekin, BDAJ Rhein-Neckar/B-W; Baris Sanli, Weil am Rhein/B-W

Das Sivas-Massaker als Manifestation zunehmender Feindseligkeit und wachsender Intoleranz
Güleycan Cantekin, BDAJ Rhein-Neckar/B-W



Wir sind dabei! – Wertstätten der Demokratie 
ist ein Programm der Baden-Württemberg Stiftung und wird vom 

Landesjugendring Baden-Württemberg umgesetzt.


