(¢z02Z) 3g9DVSNV 'L

M-d vdd

BUND DER ALEVITISCHEN JUGENDLICHEN IN BADEN-WURTTEMBERG

DIE..
WURDES

STUNANTASTBAR

-ODER?

30 JAHRE SIVAS:
ANTIALEVITISCHER

RASSISMUS IST AUCH
DEUTSCHE REALITAT



ALEVITISCHE JUGEND &
IN BADEN-WURTTEMBERG EV.

Wir sind dabei! - Wertstatten der Demokratie
ist ein Programm der Baden-Wirttemberg Stiftung und wird vom
Landesjugendring Baden-Wirttemberg umgesetzt.



INHALT

Vorwort

Selbstbild / Selbstverstandnis der alevitischen Community -
Was bedeutet Identitat fir uns?

Gedicht: Gedanken der Taten

Intersektionalitat -
Die Mehrfachdiskriminierung von alevitischen Menschen

Interview: Erlebte Mehrfachdiskriminierung

Das Sivas-Massaker als Manifestation zunehmender Feindseligkeit
und wachsender Intoleranz.

Identitatsfindung als Mensch alevitischen Glaubens
Selbstfindung im Alevitentum: Wer bin Ich?
Wo gehor ich hin?

Hate Speech auf die alevitische Community und ihre
Auswirkungen auf die Person

Ein Tagebucheintrag Uber Hate Speech und Verantwortung

Anti-alevitischer Rassismus in den Sozialen Medien:
Eine dringende Herausforderung fir unsere Online-Gemeinschaft

Platz fir deine Gedanken

Ein Quiz zur Sensibilisierung
Die Jugendseelsorge des BDAJ
Uber UNS

Impressum

22

26
28

30
31

33
34
35



VORWORT

MADIMAK'TA YAKILAN INSANLIK...

"Die Tragodie von Madimak, wo die Menschlichkeit verbrannt wurde...",
diese Phrase bezieht sich auf das Massaker im Madimak-Hotel im

Jahr 1993 in Sivas, Turkei.

Wahrend dieser schrecklichen Ereignisse vor genau 30 Jahren,

die sich am 2. Juli 1993 wdahrend einer Veranstaltung in einem Hoftel
abspielten, verloren tragischerweise 33 Menschen ihr Leben bei
gewalttatigen Ausschreitungen. Das Massaker begann, nachdem der
alevitische Schriftsteller Aziz Nesin die Veranstaltung besuchte und von
islamistischen Fundamentalisten angegriffen wurde. Dieser Ausdruck
unterstreicht die Grausamkeit dieses Vorfalls und die Notwendigkeit,
ihn nicht zu vergessen.

Das Massaker von Sivas ist Teil eines traurigen Musters von Hass gegen Alevit'innen,
das bis heute tiefe Traumata hinterlassen hat. Diese schreckliche Geschichte der
Gewalt reicht Uber Jahrhunderte zuriick und ist keineswegs auf Einzelfalle beschrankt.
Bereits vor dem Sivas-Massaker gab es das das Genozid in Dersim, das Pogrom von
Corum im Jahr 1980 und das Pogrom von Maras im Jahr 1978. Diese tragischen
Ereignisse waren keine isolierten politischen Ausbriche, sondern Manifestationen tief
verwurzelten Hasses.

Anti-alevitischer Rassismus besteht nach wie vor und manifestiert sich in
wiederholten Vorfallen, wie dem Anbringen von Kreuzen an alevitischen Hausern,
selbst hier in Deutschland. In jingerer Zeit wurden solche Vorfdlle in Stadten wie Bad
Kreuznach, Diren und vielen weiteren gemeldet.

Es ist wichtig zu erkennen, dass dieser Hass nicht auf die Tirkei beschrankt ist,
sondern auch in Deutschland existiert, wo anti-alevitischer Rassismus eine
bedauerliche Realitat ist. Es sollte eine Frage der Aufrichtigkeit sein, sich mit
Ungerechtigkeiten, Rassismus, Pogromen und Genoziden auseinanderzusetzen und
sich daran zu erinnern, unabhdangig davon, welche Gruppe betroffen ist.

Aus diesem Grund haben wir als BDAJ Baden-Wirttemberg beschlossen,

uns gegenseitig zu starken und Empowerment zu fordern. Dies hat uns dazu inspiriert,
eine Broschire zu erstellen, die auf unseren eigenen Erfahrungen basiert und
wichtige Themen behandelt, darunter das Selbstbild und Selbstversténdnis innerhalb
der alevitischen Community, die Bedeutung von Intersektionalitat, die
Identitatsfindung als Mensch im alevitischen Glauben und die Auswirkungen von Hate
Speech auf die alevitische Community und auf individueller Ebene. Diese Broschiire
dient als wertvolle Ressource, um diese Themen zu reflektieren und unsere
Community zu unterstitzen.



r

SELBSTBILD /
SELBSTVERSTANDNIS DER
ALEVITISCHEN COMMUNITY -

WAS BEDEUTET
IDENTITAT FUR UNS?



7 107
LAs g nd
¢ SR
g b e
’% %i‘mfmw



GEDANKEN DER TATEN

Wer bin ich, was bin ich, wo bin ich...
WARUM bin ich?
Bin ich hier, dort oder an einem ganz anderen Ort?
Dunkles Haar dunkle Augen dunklere Haut...
All das ganze wird taglich in einen Topf geworfen!
Der Topf voll,voller laut.

Komme nicht klar, klar auf die Aussagen innerhalb des Topfes, auf die doch so
unterschiedlichen Gedanken, jedes einzelnen Kopfes...
WARUM bin ich?

DIES ist nicht meine Herkunft,

DAS ist nicht mein Leidensweg,

JENES hat doch nicht so viele Gemeinsamkeiten mit mir.

Ich sitze in der Bahn.
Schaue in die Augen eines alten Herren, jener Rasse, welcher ich nicht zugehore.
Die Gedanken SEINERSEITS:
nicht von uns...so viele hier...raus mit denen-leise
LAUT,LAUTER, ZU LAUT!!!

Wann hort es auf?
Ich bin es mir leid Tag taglich meinen Unterschied zu erkl@ren, wieso muss ich jeden
belehren.

Uber das was ich nicht bin und was ich sei?

Man nennt mich alevitisch!
Die Kinder der Sonne und des Friedens auf der Suche nach uns selbst, denn das Ziel:
ein vollkommener Mensch!

Dies ist schon schwer genug...innerlich eine Wut -sie wird zur Glut.

Mein Weg ist schon schwer genug,all der Mut all die Kraft, die ich taglich mit mir
trage, fliegen Uber mich ohne mich zu fragen...ohne mein Einvernehmen...
NEIN, dies konnt ihr uns nicht nehmen!

Jahrhunderte von Beweisen und all unsere Liebsten von uns zu reiBen...
was Ubrig bleibt sind Erinnerungen und Taten...dessen AufklGrungen wir immer noch
warten!

Ich verstehe nicht meine Muttersprache, meine Identitat hinter Gardinen,
das ach-niemand- es sieht und dich verrat...

WARUM verraten...es gibt so viele Blumen im Garten!
Schau hin und offne deine Sinne, wir sind die Kinder mit Stimme...
Die Stimme bleibt solange das Universum das Licht I&sst, also nimm meine Hand sonst
erlischt es.

- DINE -
HELIN GULER









INTERVIEW: ERLEBTE MEHRFACHDISKRIMINIERUNG

In Bezug auf das Konzept der Intersektionalitat haben wir zwei Personen aus dem BDAJ
interviewt. Die interviewten Personen sind ein Mann und eine Frau, wobei beide
unterschiedliche Erfahrungen in der Verbands- und Jugendarbeit haben.

Das Ziel dieses Interviews war es, Einblicke zu gewinnen, inwieweit sie mit
Diskriminierung und Unterdrickung konfrontiert sind.

Wir méchten betonen, dass dieses Interview auf personlichen Erfahrungen und
Meinungen basiert und weder dazu dient, andere zu beeinflussen noch ihnen eine
andere Meinung aufzuzwingen.

Adem Karahan, BDAJ Bundesvorstand
Sarya Hélin Tufan, BDAJ Wiesloch
Layla Zormati, BDAJ Vaihingen

Layla: Inwiefern hast du Erfahrungen mit Mehrfachdiskriminierung gemacht?

Sarya-Hélin: Als Kurdisch-Alevitische Frau habe ich Erfahrungen mit
Mehrfachdiskriminierung gemacht.

Adem: Ich bin insoweit betroffen, dass meine Familie einen alevitischen
Migrationshintergrund hat. Das klingt jetzt vielleicht seltsam, aber in der deutschen
Gesellschaft fUhlt es sich so an, als ob man als tirkeistammiger Mensch in jeder neuen
Gruppe (Schule, Uni, Arbeit, usw.) mit einigen Minuspunkten beginnt, da man mit den
Ublichen Stereotypen zu kdmpfen hat. Als Alevit hat man auch innerhalb der vor allem
muslimischen migrantischen Community mit vielen Vorurteilen und Anfeindungen zu
kampfen.

Layla: Welche Erfahrungen hast du insgesamt gemacht?

Sarya-Hélin: Als Frau mit Migrationshintergrund wurde mir oft in der Schule geraten,
statt mein Abitur zu machen, eine Ausbildung zu beginnen, obwohl meine Noten gut
waren. In der Gesellschaft wurde ich als alevitische Frau schon als "ungldubig" und
"Schwertanbeterin" beleidigt, als man mich nach meiner Religion fragte. Leider
begegnen mir immer noch Vorurteile, wenn die Leute erfahren, dass ich Kurdin bin.

Adem: Das Schwierigste ist die Anfangsphase in neuen Gruppen, wo mich die
Menschen kennenlernen (zum Beispiel Schule, Uni, Arbeit). Als jemand, der aufgrund
seines Namens als tirkeistammig identifiziert wird, werde ich automatisch als Moslem
"abgestempelt". Hier mochte ich klarstellen, dass es Uberhaupt nicht falsch ist, ein
Moslem zu sein. Es ergibt jedoch keinen Sinn, einem Aleviten Fragen wie "Warum fastet
ihr nicht im Ramadan?" oder "Darfst du keinen Alkohol trinken?" zu stellen, da diese
Themen fir Aleviten irrelevant sind. In Bezug auf die Aleviten gab es auch beleidigende
Begriffe und Vorwirfe.



INTERVIEW: ERLEBTE MEHRFACHDISKRIMINIERUNG

Layla: Ist das das erste Mal, dass du offen dariiber sprichst (z. B. im Internet)?

Sarya-Hélin: Nein, ich habe mich bereits zuvor mit Freunden tUber das Thema
ausgetauscht, da es mich interessiert, inwieweit andere von Mehrfachdiskriminierung
betroffen sind und wie sie diese im Alltag wahrnehmen.

Adem: Ich habe in meiner eigenen Community oft ber dieses Thema gesprochen, aber
bisher habe ich mich im Internet nie so direkt dazu geduBert.

Layla: Welche Rolle spielt das Internet fir dich und dein politisches Engagement?

Sarya-Hélin: Kein Medium ist heutzutage pragender als das Internet, insbesondere fir
die Jugend. Durch das Internet habe ich meine Identitat ndher kennengelernt und bin
auf andere Menschen gesto3en, die nach ihrer kulturellen und religiosen Identitat
suchen. Das Internet erleichtert auch das politische Engagement, da es ein einfacher
Weg ist, Neuigkeiten und Meinungen schnell zu verbreiten.

Adem: Das Internet und insbesondere soziale Medien sind entscheidend fir
Aufkl@rungsarbeit und politisches Engagement. Mein Engagement im BDAJ hilft mir,
meine Erfahrungen zu teilen und von den Erfahrungen anderer zu profitieren, um
gemeinsam gegen Diskriminierung vorzugehen.

Layla: Welche Erfahrungen mit negativen Nachrichten und Kommentaren hast du
gemacht (im Internet und im echten Leben)?

Sarya-Hélin: Einige der Erfahrungen habe ich bereits erwahnt. Jede neue Erfahrung
bestirzt mich, aber mit der Zeit werde ich starker.

Adem: Die schlimmsten Erfahrungen habe ich bereits genannt. Es ist bestirzend, solche
Erfahrungen zu machen, aber jedes Mal gehe ich gestarkt daraus hervor.

Layla: Wie gehst du mit negativen Nachrichten um?

Sarya-Hélin: Ich fohle mich bestirzt, wenn ich solche Nachrichten erhalte, aber mit
jeder Erfahrung werde ich starker.

Adem: Ich kontere und mache den Menschen klar, dass sie Unsinn von sich geben. Im
Internet melde ich Profile mit problematischen Kommentaren.



INTERVIEW: ERLEBTE MEHRFACHDISKRIMINIERUNG

Layla: Woher kommt dieser Hass gegeniber Aleviten?

Sarya-Hélin: Es gibt viele Spaltungen, da viele Menschen innerhalb des Islams uns nicht
akzeptieren. Das liegt daran, dass wir nicht nach den 5 Séulen des Islams leben. Ein
weiterer Aspekt ist die Herkunft in der Tirkei, da hinter jeder Herkunft ein anderer
Konflikt mit dem turkischen Staat steht.

Adem: Es gibt mehrere Faktoren, die eine Rolle spielen. Zum einen gibt es viel Unwissen
und Halbwissen tber das Alevitentum. Menschen sprechen oft Uber angebliche
Schattenseiten, ohne zu Uberlegen, ob die Informationen korrekt sind. Dariber hinaus
glaube ich, dass gezielt Falschinformationen Gber das Alevitentum verbreitet werden,
um uns zu diffamieren.

Layla: Was kénnen wir dagegen tun?

Sarya-Hélin: Wir kénnen das, was der BDAJ erarbeitet hat, weiterfihren, indem wir
nicht nur unsere Alevitenlehren, sondern auch die Lehren anderer Gemeinschaften
verbreiten. Wir sollten klarstellen, dass jeder willkommen ist, an Seminaren und
Veranstaltungen teilzunehmen.

Adem: Wir sollten das, was der BDAJ tut, weiter ausbauen. Die Alevitische Lehre sollte
auch auBerhalb der alevitischen Community verbreitet werden, um unsere Sichtbarkeit
in der Offentlichkeit zu erhdhen. Es ist wichtig, kritisch zu denken und die Richtigkeit von
Quellen im Internet zu hinterfragen, wenn man sich politisch engagiert.




,DAS SIVAS-MASSAKER,

DAS SICH IM JULI 1993 IN DER
TURKISCHEN STADT SIVAS
EREIGNETE, STELLT EIN
DUSTERES KAPITEL IN DER
GESCHICHTE DER
DISKRIMINIERUNG GEGENUBER
ALEVIT*INNEN DAR.”

GULEYCAN CANTEKIN



DAS SIVAS-MASSAKER ALS MANIFESTATION ZUNEHMENDER
FEINDSELIGKEIT UND WACHSENDER INTOLERANZ.

Die Historie der Alevit'innen ist gepragt von staatlichen Verboten, Verfolgungen und der
sozialen Stigmatisierung. Unter der Herrschaft der Seldschuken und Osmanen wurden
Zehntausende Alevit*innen massakriert und verfolgt. Selbst in der Tirkischen Republik sind
sie bis heute nicht formell anerkannt und haben in der Vergangenheit Pogrome und
Vernichtungen erlebt. Sowohl historische Genozide im Mittleren Osten als auch
gegenwartige Diskriminierungen und Gewalt, auch in Europa, gestalten die Lebensrealitat
der Alevitinnen.

Das Sivas-Massaker, das sich im Juli 1993 in der tirkischen Stadt Sivas ereignete, stellt ein
disteres Kapitel in der Geschichte der Diskriminierung gegeniber Alevit‘innen dar.

Bei diesem entsetzlichen Massaker griff eine witende Menge ein Hotel an, in dem sich
zahlreiche Intellektuelle und Kinstler‘innen versammelt hatten, um an einer alevitisch-
kulturellen Veranstaltung teilzunehmen. Das Hotel wurde in Brand gesteckt und 33
Menschen, darunter Alevit'innen, verloren bei diesem schrecklichen Vorfall ihr Leben.
Diese barbarische Gewalttat war nicht nur ein Angriff auf unschuldige Menschen, sondern
auch auf die Freiheit des Denkens und die kulturelle Vielfalt, die von der Alevitischen
Gemeinschaft reprasentiert wurde.

Als ich noch ein kleines Kind war, habe ich mich oft in unserem Cemevi gefragt, wer die 33
Menschen waren, deren Gemalde im Treppenhaus hingen. Trotz mehrfachen Auf- und
Abstirmens der Treppe konnte ich die Menschen nie Ubersehen. Im Laufe der Jahre, durch
die regelmdBigen Gedenkveranstaltungen, haben ich schlieBlich verstanden, welchen
tiefen Hintergrund dieses Gemalde hatte. Diese Menschen gehorten zu uns und wurden
Opfer, einfach weil sie Alevitinnen und Aleviten waren.

Es ist schwer vorstellbar, wie furchtbar es gewesen sein muss, aufgrund der eigenen
Herkunft und Religion verfolgt zu werden. Unsere Eltern, GroBeltern, Familien und
Verwandten sind lebende Beispiele dafir. Viele von ihnen haben schreckliche Massaker
in Malatya, Dersim, Sivas, Maras und an vielen anderen Orten selbst erlebt oder dariber
gehort. Viele mussten ihre Identitat verbergen und verleugnen. Wahrend wir heute
vielleicht keine Angst mehr haben, offen zu sagen, dass wir Alevitinnen und Aleviten sind,
hatten diese Menschen damals nicht diese Freiheit der MeinungsduBerung.

Sivas steht bis heute als schreckiches Symbol fir die tief verwurzelte Intoleranz und die
mangelnde Akzeptanz kultureller Vielfalt.

Die Tater’innen, angetrieben von extremistischen Ideologien, versuchten nicht nur,
unschuldige Leben zu nehmen, sondern auch, die alevitische Identitét und ihre reiche
kulturelle Tradition mit brutaler Gewalt zu unterdriicken.

Dieses tragische Ereignis verdeutlicht nicht nur eine einzelne, gewaltsame Episode,
sondern steht stellvertretend fir eine tief verwurzelte Intoleranz, die sich nicht nur in
episodischer Gewalt, sondern auch in alltaglicher Diskriminierung gegeniber Alevitinnen
in verschiedenen Lebensbereichen duBert. Die Feindseligkeit gegenlber dieser religiosen
Minderheit spiegelt nicht nur Unwissenheit Uber ihre kulturellen Praktiken wider, sondern
offenbart auch einen beunruhigenden Mangel an Akzeptanz fur die Vielfalt innerhalb der
Gesellschaft.



DAS SIVAS-MASSAKER ALS MANIFESTATION ZUNEHMENDER
FEINDSELIGKEIT UND WACHSENDER INTOLERANZ.

Inmitten dieser historischen Herausforderungen und als eine gewissermaBen reaktive
Antwort darauf, wurde die Alevitische Gemeinde Deutschland Kd6R (AABF) ins Leben
gerufen. Diese Organisation setzt sich nicht nur fir die Bewahrung der Alevitischen Kultur
ein, sondern engagiert sich auch aktiv gegen Diskriminierung und Intoleranz. Das Sivas-
Massaker fungiert somit als eine bleibende Mahnung und ein entschlossener Antrieb fir
die Alevitische Gemeinde Deutschland und andere gleichgesinnte Gruppen, sich
kontinuierlich fir Toleranz, Respekt und die Anerkennung kultureller Diversitat einzusetzen.
Es unterstreicht die Notwendigkeit gemeinsamer Anstrengungen, um eine Gesellschaft zu
schaffen, die nicht nur Vielfalt schatzt, sondern auch aktiv gegen Diskriminierung kampft,
um Raum fir inklusiven Dialog und Frieden zu schaffen.Die Verleihung der Korperschaft
des offentlichen Rechts an die Alevitische Gemeinde Deutschland (AABF) im Jahr 2020
markiert einen bedeutenden Erfolg und Meilenstein fir die alevitische Gemeinschaft in
Deutschland. Diese Anerkennung unterstreicht die nachhaltige Prasenz der alevitischen
Glaubigen als integraler Bestandteil der Gesellschaft und ihren praktizierten Glauben als
festen Bestandteil des religiosen Lebens im Land.

Die AABF erklart dieses historische Ereignis vor dem Hintergrund, dass die alevitischen
Glaubigen hierzulande dauerhaft einen Teil der regionalen Bevélkerung bilden. Das
Bewusstsein fur die Verwurzelung ihrer Glaubenspraxis im religiosen Leben des Landes ist
von gro3er Bedeutung. Die Verleihung der Rechte einer Korperschaft des offentlichen
Rechts wird von der AABF nicht nur als bedeutender Ansporn betrachtet, sondern auch als
Verpflichtung. Diese Verpflichtung besteht darin, samtliche Handlungen und Engagements
darauf auszurichten, die Vielfalt der Gesellschaft gegen die Beschranktheit des Denkens
zu schitzen.

Die AABF betont, dass diese Auszeichnung im Jahr 2020 nicht nur als Privileg, sondern
auch als Verantwortung gegeniber der Gesellschaft betrachtet wird. In diesem Sinne
verpflichtet sich die Alevitische Gemeinde Deutschland, auch in Zukunft alles dafur zu fun,
um die Vielfalt in der Gesellschaft zu bewahren. Gleichzeitig hebt sie die Bedeutung
hervor, sich verstarkt dafir einzusetzen, dass die Gesellschaft frei und offen bleibt. Diese
Verantwortung erstreckt sich Uber die rein religiése Dimension hinaus und verdeutlicht ein
starkes Bekenntnis zur Forderung von Toleranz, Offenheit und gesellschaftlichem
Zusammenhalt.



2l

e

o
NU

e
B

g

AR







FUR MICH WAR ES
SELBSTVERSTANDLICH, SO WIE
DIE CHRISTEN JEDEN SONNTAG
IN DIE KIRCHE GEGANGEN SIND,
SO SIND \WIR ZUM CEM INS
CEMEVI GEGANGEN UND
HABEN JEDEN DONNERSTAG
DAS SIR GEWECKT.”

ANONYM, 15 JAHRE ALT



SELBSTFINDUNG IM ALEVITENTUM

+Wer bin Ich?”

Mit dieser Frage ist jeder Jugendliche friher oder spater konfrontiert. Die |dentitatsfindung
ist immer eine komplizierte Phase, die viele Fragen aufwirft. Oft wird hinterfragt, welche Teile
des Lebens zu einem gehdren. Auch die Religion ist hierbei eine wichtige Komponente. Als
Mensch mit Migrationshintergrund einer religiosen Minderheit anzugehoren, verkompliziert
dies nochmal.

Bei einer Zusammenkunft unser Jugendlichen im Alter von zehn bis 26 haben wir uns Uber
unsere personlichen Erfahrungen ausgetauscht, Uber potentielle Schwierigkeiten diskutiert
und einige Gemeinsamkeiten erkannt.

Viele unserer Jugendlichen hatten schon immer ein Bewusstsein dafir, sie dem Alevitentum
angehdren und bezeichneten sich selbst sehr frih als Aleviten. Dies fihren sie auf die
Religionsnahe ihrer Eltern und Familie zurick.

Fur mich war es selbstverstandlich, so wie die Christen jeden Sonntag in die Kirche
gegangen sind, so sind wir zum Cem ins Cemevi gegangen und haben jeden Donnerstag
das Sir geweckt.”[m,15]

Das Erleben der religidsen Rituale von Klein an hat ihn gepragt. Bei religidsen Fragen hat er
viel von der Familie gelernt. Jedoch spielten auch andere Menschen eine groBe Rolle. Er
wollte immer viel lernen und sich eine eigene Meinung bilden.

.Ich bin im Cemevi praktisch groBgeworden. Meine Eltern waren immer im
Vereinsvorstand und haben uns jeden Sonntag mitgenommen.”“[w,23j]

Viele konnen da zustimmen. Es scheint so, dass viele Jugendlichen, die regelmaBig ins
Cemevi kommen die sind, die eine Bindung haben und auch gut im Umfeld integriert sind. Sie
kommen gemeinsam mit ihren Freunden, unterhalten sich mit bekannten und sehen das
Cemevi als einen heimischen Ort.

»lch habe immer die Alteren im BDAJ als Vorbilder gesehen. Sie haben mich motiviert zu
kommen, etwas Gber meine Religion herauszufinden und mitzuwirken.”, gibt ein
Vorstandsmitglied zu.

Sie selbst versucht ihre Motivation heute an die junge Generation weiterzugeben.
Es gibt aber auch Mitglieder, die im spaten Alter durch ihr Umfeld und ihre Freunde sich mit
ihrem Glauben auseinandersetzten.

Als ich jung war, gingen wir nie ins Cemevi. Erst als ich im BDAJ angefangen habe und
auf Bildungsveranstaltungen ging, haben ich mich dem Thema angenahert.”[w,26j]

Sie tragt dem BDAJ eine groBe Rolle in ihrer Identitatsfindung zu und erzahlt, dass sie durch
den BDAJ erst bemdchtigt wurde offen ihre Religion auszudricken und dies zu erdrtern.

Die Identitatsfindung verlief bei allen jedoch nicht reibungslos. In der frihen Jugend oder
sogar Kindheit gab es fir unsere Cans Situationen, die Fragen aufwarfen und ihnen Anlass
gaben sich mehr mit ihrer Religion auseinanderzusetzen.



SELBSTFINDUNG IM ALEVITENTUM

Die alteren Cans berichten von Situationen, wo AuBenstehende ihre Vorurteile
auf sie projizierten.

In der Grundschule musste ich immer meinen deutschen Lehrern das Alevitentum
erklaren. Das war echt schwer fir mich, weil ich zwar die Praktiken und Werte kannte,
aber nicht den Wortschatz und das Wissen hatte es einem Erwachsenen passend zu
erklaren. Das war echt frustrierend.”[w,25j]

»lch habe auch schon Kommentare bekommen, wie , lhr seid Unglaubige” in dem
Moment wusste ich nicht, wie ich antworten soll, aber zum Glick habe ich sonst in den
meisten Fallen gegenseitigen Respekt erlebt, aber bei solchen Kommentaren kommt
man schon ins Denken und informiert sich mehr.”[m,26j]

Die jingeren Cans konnten vieles nicht nachvollziehen und berichten von einer positiveren
Entwicklung:

In der Grundschule war fast die Halfte meiner Klasse Aleviten. Mein Ethiklehrer weif3
auch, was das Alevitentum ist und wenn Kommentare kommen wei3 ich auch, was ich
darauf antworte.” [w, 14{].

Der ARU und weitere Angebote scheinen auch dazu beizutragen, dass die jingere
Generation friher das Wissen erlangt und selbstbewusster zu ihrer Religion stehen kann.
Damit einher geht auch die Uberwaltigung der Sprachbarriere, die die dlteren Cans
beschaftigte, die bemdngelten, dass sie die Gebete und Deyis nur in Ansdtzen verstanden
und die Sammlung der Informationen, die sonst immer nur mindlich Ubertragen wurden.

Ein Can merkte auch an, dass ihm die Verdnderten Lebensumsténde im Vergleich zu der
GroBelterngeneration beschaftigt hat. Viele Praktiken werden nicht mehr ausgelbt.

Oft hat man auch hier in Deutschland keinen Pir und es ist auch nicht so einfach die
Beziehungen zu seinen Mishaibs und Kivres zu leben wie im Dorf.

,Dann hat man sich schon gefragt kann ich tberhaupt meine Religion so ausleben?”
[m, 26j].

Aber der Vergleich mit der Situation in der Tirkei und die viele Ereignisse in der
Vergangenheit haben einigen Jugendlichen aufgezeigt, dass sie in Deutschland die
Freiheit besitzen ihre Religion auszuleben und das Nutzen mochten.

.Ich finde es echt traurig, dass viele Aleviten in der Tirkei heute noch ihre
Religionszugeharigkeit verheimlichen. Im Gesprdach mit meinen Cousinen habe ich
gemerkt, dass ich mehr Wissen habe durch das Cemevi und viel offener damit umgehe.
Da habe ich erkannt, dass es ein Privileg ist, dass ich meine Religion frei ausleben
kann.” [w/26j.]

Auch wenn sich die Wege unserer Cans sehr unterschiedlich gestaltet haben, haben alle
heute das Alevitentum als Teil ihrer Identitat internalisiert. Trotz der Problematiken kénnen

alle unsere Cans heute stolz zu ihrer Identitat sagen:

,Ich bin Alevitin*in".



+ALS ICH JUNG WAR,

GINGEN WIR NIE INS CEMEVI.
ERST ALS ICH IM BDAJ
ANGEFANGEN HABE UND AUF
BILDUNGSVERANSTALTUNGEN
GING, HABEN ICH MICH DEM
THEMA ANGENAHERT.”

‘ ANONYM, 26 JAHRE ALT



In diesem Bericht soll es um eine komprimierte Zusammenfassung tber die
Identitatsfindung als alevitischer Jugendlicher gehen.

Zu mir: Mein Name ist M.Roni Renklidz, ich bin gerade 21 Jahre alt geworden, habe
kurdisch-alevitische Wurzeln, lebe zurzeit in Mainz und studiere Englisch und
Philosophie/Ethik auf Lehramt. Meine Eltern leben erst seit etwa 25 Jahren in Deutschland.

Die Findung der eigenen Identitat stellt sich als Person, deren Eltern nach Deutschland
immigriert sind, immer als eine riesige Aufgabe dar. Zuallererst wirde ich am liebsten die
Frage, ob ich meine endgiltige Identitat gefunden habe, mit einem deutlichen "Nein"
beantworten. Die Identitatsfindung ist ein unfassbar langer und mihseliger Prozess, der
jedoch eher passiv und weniger akfiv stattfindet.

Ich wusste schon als junges Kind, dass ich anders bin als die anderen. Die erste pragnante
Erinnerung war, als ich beim taglichen Mittagessen im Kindergarten, der sich in einem
Vorort von Hamburg befand, nicht wie die anderen Kinder meine Hande falten durfte, um
ein Tischgebet zu fihren, sondern meine Hande offenhalten sollte. Die Begrindung
lautete: "In deiner Religion macht man das so." Ich war in meiner Kindergartengruppe das
einzige nicht-christliche Kind, aber das spirte ich nicht so regelmdBig. Meine Eltern
hatten nie ein Problem damit, dass ich an Weihnachten mit zur Kirche ging,
Schweinefleisch aB oder biblisch-hebrdische Lieder Uber Jesus sang.

Ob ich zu der Zeit wusste, dass ich als alevitisches Kind auf die Welt kam oder Uberhaupt
wusste, was das Alevitentum ist, bezweifle ich sehr. Ironischerweise geriet ich in einen
personlichen Identitatskonflikt, als ich mit meinen Eltern in den Ludwigshafener Hemshof
zog und dort zundchst-einmal die Grundschule besuchte. Ich sage ironischerweise, da ich
nun eigentlich von Kindern der vermeintlich gleichen Wurzeln umgeben war.

Meine Eltern brachten mir religiose Werte sowie Nationalstolz nie bei, daher wusste ich
auch nie ganz genau, was mich von den anderen Kindern unterschied und mich anders
machte. Meine Eltern stréubten sich davor, mir zu sagen, dass ich kurdisch und dann noch
alevitisch bin, somit wusste ich es nie. Aber alle anderen Kinder wussten ganz genau, wo
ihre Wurzeln lagen und an was sie glauben, da sie diese Werte schon seit klein auf
vermittelt bekamen. Ich dachte immer, ich ware ein tirkisch-muslimisches Kind.

Als ich dann jedoch anfing, tirkische Flaggen zu malen, diese mit nach Hause nahm und
meinen tirkischen Patriotismus gegeniber meinen Eltern duBerte, kam in ihnen schon ein
unwohles Gefihl auf. Sie klérten mich dann in der 3. Klasse dariber auf, dass ich nicht
Turkisch sei, sondern Kurdisch. Einhergehend hiermit untersagten sie mir auch strikt, jemals
vor meinen Schulfreunden das zu duBern. Durch das AuBern, dass ich Kurdisch bin und
nicht Tirkisch, wurde ich dann langsam, aber stetig von meinen Freunden vernachldssigt,
ausgeschlossen und beleidigt.



Irgendwann sehnte ich mich auch danach, Religion wie meine Mitmenschen ausiben zu
konnen. Da ich dachte, dass ich ein Muslim ware,

lieh ich mir ein "Islam fir Anfanger"-Buch in der Kinderbibliothek aus und lernte aus dem
Buch, wie man ein traditionell muslimisches Gebet verrichtet. Dieses habe ich auch
verrichtet und habe voller Stolz meiner Mutter das Buch gezeigt und ihr erzahlt, dass ich
beten gelernt habe. Meine Mutter war auBBer sich und wollte wissen, wer mir dieses Buch
gegeben hat, und dass ich so etwas niemals wieder machen soll.

Als ich schlieBlich in die finfte Klasse der Realschule eingeschult wurde, wurde mir
angeboten, dass ich doch zum Islamunterricht gehen solle und nicht in den Ethikunterricht.
Meine Eltern jedoch hielten von dieser Idee absolut nichts. Ich erinnere mich noch an
einen Satz meiner Mutter, sie meinte:

"Wir sind nicht wie diese Leute, wir sind anders und sie werden dir falsche Sachen
beibringen." Ich wurde stutzig und wollte erfahren, warum ich nicht beten, fasten und
leben durfte wie die anderen muslimischen Kinder.

AnschlieBend sah sich meine Mutter dazu gezwungen, mir zu offenbaren, dass ich
Alevitisch bin. Aber was es bedeutet, alevitisch zu sein, und nach welchen Werten man
lebt, hat sie mir trotzdem nicht erzahlt. Nun steht ein neuer Begriff im Raum, und ich weif3
nicht, was ich damit tun soll.

Ich werde dlter und beschaftige mich immer mehr mit meiner eigenen Existenz, wenn auch
nicht ganz bewusst, und versuche mir durch ein kleines "Selbststudium" mithilfe des
Internets wahrend meiner Realschulzeit zu erklaren, was das Alevitentum ist. Sagen wir
mal, es hat nicht so gut funktioniert.

Ehe ich mich versah, war ich in fanatisch muslimischen Kreisen, die von sich behaupten, es
sei der einzige wahre richtige Weg. Im Laufe meiner spaten Jugend ist es wie ein
Pingpong-Spiel. Man fliegt zur einen eher islamisch-konservativen Seite und dann wieder
zur liberal-progressiven Form des Alevitentums.

Im GroBen und Ganzen kann man nie von einer endgiltigen Identitatsfindung sprechen,
sondern von einem Prozess, den man geht, der aber immer stetig weitergeht.






CH
“HE COMMUNITY
WIRKUNGEN




EIN TAGEBUCHEINTRAG UBER HATE SPEECH
UND VERANTWORTUNG

Liehes Tagebuch,

heute war ein Tag, der mich nachdenklich und besorgt zurickldsst.
Es ist erstaunlich, wie Worte und Gedanken die Atmosphdare eines Tages so stark
beeinflussen kdnnen.

Es begann mit einer eigentlich unschuldigen Diskussion auf Instagram. Aber schnell
entwickelte sich die Konversation zu einem Ort, an dem Hass und Verachtung freien Lauf
hatten. Ich war schockiert Uber die Worte, die dort ausgetauscht wurden — beleidigend,
respektlos und voller Vorurteile.

Es war, als ob die Hemmschwelle fir verbale Angriffe komplett abhandengekommen
ware.

Diese Begegnung hat mich nachdenklich gemacht. Ich frage mich, wie es so weit kommen
konnte. Warum wahlen manche Menschen den Weg des Hasses, anstatt konstruktiv
miteinander zu sprechen?

Liegt es an der Anonymitat des Internets, die es leichter macht, Dinge zu sagen, die man
im echten Leben nie aussprechen wirde? Oder sind es tiefere gesellschaftliche Probleme
die sich in solchen Ausbrichen von Hate Speech zeigen?

’

Was mich besonders beunruhigt, ist die Tatsache, dass Hate Speech nicht nur virtuell
bleibt. Sie hat reale Auswirkungen auf Menschen, ihre psychische Gesundheit und ihre
Beziehungen. Sie kann zu sozialer Ausgrenzung fihren und sogar Gewalt entfachen. Es ist
schmerzhaft zu sehen, wie eine so kraftvolle Kommunikationsplattform wie das Internet fir
solch negative Zwecke genutzt wird.

Wir missen dringend dariber nachdenken, wie wir diesem Trend entgegentreten kdnnen.
Es reicht nicht aus, nur zu hoffen, dass sich die Dinge von selbst andern werden. Als
Gesellschaft missen wir aktiv fir eine Kultur der Respektierung und Empathie eintreten.
Das bedeutet, unsere Stimmen gegen Hate Speech zu erheben, uns zu weigern, daran
teilzunehmen, und fir diejenigen einzustehen, die davon betroffen sind.

Liebes Tagebuch, ich hoffe, dass dieser Vorfall heute als Weckruf dienen kann.

Als Mahnung, dass wir alle eine Rolle dabei spielen, wie wir miteinander umgehen,

sei es im echten Leben oder im digitalen Raum. Ich hoffe aufrichtig, dass die Gesellschaft
gemeinsam daran arbeiten kann, Hate Speech einzudadmmen.

Denn letztendlich liegt es in unserer Hand, welche Art von Online-Welt wir zulassen.
Bis bald!

Deine L34



DINGE VON SELBST

WERDEN. ALS GESELLSCHAFT
MUSSEN WIR AKTIV FUR EINE
KULTUR DER RESPEKTIERUN
UND EMPATHIE EINTRETEN

i

@ F2CI KOozAKL G

8

L



ANTI-ALEVITISCHER RASSISMUS IN DEN SOZIALEN MEDIEN:
EINE DRINGENDE HERAUSFORDERUNG
FUR UNSERE ONLINE-GEMEINSCHAFT

Rassismus gegeniber Alevit‘innen manifestiert sich in den gezielten Verbreitungen von
diskriminierenden oder voreingenommenen Einstellungen, Verhaltensweisen und AuBerungen,
die sich sowohl gegen einzelne Funktionar®innen der alevitischen Glaubensgemeinschaft als
auch gegen Organisationen wie den BDAJ richten, der fir die Alevit'innen in Deutschland
aktiv ist. Die Alevit’innen stellen eine religiose Minderheit dar und sind oft mit Vorurteilen und
Diskriminierung konfrontiert, die auf ihren Glauben und ihre kulturellen Merkmale abzielen.

Diese Form von Rassismus gegenlber Alevit‘innen kann auf verschiedene Weisen zum
Ausdruck kommen. Dazu gehéren beleidigende und herabsetzende AuBerungen, die darauf
abzielen, die Alevitinnen zu verletzen oder zu erniedrigen. Soziale Ausgrenzung ist ebenfalls
eine haufige Erfahrung, bei der Alevit'innen méglicherweise von bestimmten sozialen
Gruppen oder Aktivitaten ausgeschlossen werden. Stereotypen, die auf Vorurteilen und
Unwissenheit basieren, kénnen ebenfalls dazu beitragen, Rassismus zu férdern.

Rassismus und Diskriminierung jeglicher Art, sei es gegenuber Alevit'innen oder anderen
ethnischen oder religiésen Gruppen, sind inakzeptabel und haben keinen Platz in einer
toleranten Gesellschaft. Es ist besonders besorgniserregend, dass solche Formen von
Hassrede auch in den sozialen Medien auftreten.

Hier sind einige Punkte, die im Zusammenhang mit Rassismus gegeniber Alevit*innen auf
Social Media wichtig sind:

1. Sensibilisierung und Aufklarung: Es ist wichtig, dass Menschen Gber die Aleviten, ihre
Kultur, Religion und Geschichte aufgeklart werden. Dies kann dazu beitragen, Vorurteile
abzubauen und Verstandnis zu férdern.

2. Aktive Moderation: Soziale Medienplattformen sollten eine Null-Toleranz-Politik
gegenuber Hate Speech und Diskriminierung verfolgen. Durch aktive Moderation und
schnelles Eingreifen-kénnen beleidigende Kommentare und Inhalte entfernt werden.

3. Empowerment: Empowerment von Gemeinschaften, die von Rassismus betroffen sind, ist
entscheidend. Es ist wichtig, sich zu organisieren, um gegen Diskriminierung vorzugehen, sei es
durch Aufklarungskampagnen, rechtliche Schritte oder Zusammenarbeit mit Organisationen,
die sich gegen Hassrede einsetzen.

4. Solidaritat und Unterstiitzung: Menschen sollten sich solidarisch mit den Betroffenen
zeigen. Indem wir gegen Rassismus und Diskriminierung zusammenstehen, konnen wir eine
inklusivere und gerechtere Gesellschaft fordern.

5. Bildung fordern: Bildung ist ein machtiges Mittel gegen Vorurteile und Diskriminierung.
Schulen, Institutionen und Eltern sollten sich bemUhen, Respekt und Toleranz gegeniber allen
Religionen und Kulturen zu fordern.

Es ist wichtig zu betonen, dass soziale Medien nicht nur ein Ort fir Unterhaltung sind, sondern
auch eine Plattform, um positive Veranderungen in der Gesellschaft zu fordern.

Indem wir aktiv gegen Rassismus und Hate Speech vorgehen, konnen wir gemeinsam eine
inklusivere und respekivollere Online-Umgebung schaffen.



ANTI-ALEVITISCHER RASSISMUS IN DEN SOZIALEN MEDIEN:
EINE DRINGENDE HERAUSFORDERUNG
FUR UNSERE ONLINE-GEMEINSCHAFT

Der BDAJ hat in Zusammenarbeit mit dem LOVE Storm-Trainingsprogramm, welches von
der Bundeszentrale fir politische Bildung unterstitzt wurde, Leitlinien fir angemessenes
Verhalten auf unseren Social Media Kandlen entwickelt!

Tatsachlich setzt sich der Begriff "Netiquette" aus den Wortern "Net" fir Internet und
"Etiquette” fur Verhaltensregeln zusammen.

Die Netiquette umfasst somit eine Zusammenstellung von Verhaltensregeln und
Empfehlungen fir die Kommunikation in sozialen Medien und dient dazu, gegen Hass im
Internet vorzugehen. In unserer Netiquette setzen wir uns nachdricklich gegen
verschiedene Formen der Diskriminierung und Gewalt ein. Wir lehnen auch storendes
Verhalten und Beleidigungen ab. Wir behalten uns das Recht vor, Kommentare und
Personen, die gegen unsere Netiquette verstoBen, ohne weitere Erklarung zu entfernen
oder zu blockieren.

Welches Verhalten wird von nun an nicht toleriert?

W Diskriminierende und beleidigende Kommentare (z.B. Rassismus, Ableismus,
Sexismus usw.)

W Nationalistische, rechtsradikale, islamistische, religios-fundamentalistische und
generell menschenfeindliche Kommentare.

W Gewaltandrohungen, physische und psychische Gewalt &
gewaltverherrlichende Aussagen sowie Aufrufe zu Gewalt und Straftaten bzw.
Drohungen.

W Populismus, Hetze und Hame

N Derailing ist das Abweichen vom Hauptthema einer Diskussion, um die
Aufmerksamkeit auf Nebenaspekte oder unwichtige Details zu lenken.

W Whataboutism ist eine rhetorische Taktik, bei der man von einer Kritik ablenkt,
indem man auf eine andere Situation oder Person verweist.

¥ sea Lioning ist eine Form des beldstigenden Verhaltens, bei dem eine Person
wiederholt und scheinbar harmlose Fragen stellt, um eine Diskussion zu
dominieren und die andere Person zu erschopfen.



PLATZ FUR DEINE GEDANKEN

"SCHREIB UBER DEINE ERFAHRUNGEN MIT ANTIALEVITISCHEM RASSISMUS
UND REFLEKTIERE, WIE SIE DEINE SICHTWEISE BEEINFLUSST HABEN.
NUTZE BEISPIELE UND DENK DARUBER NACH, WIE MEHR BEWUSSTSEIN
GESCHAFFEN WERDEN KANN."




EIN QUIZ ZUR SENSIBILISIERUNG

"DIESES QUIZ SOLL DAZU BEITRAGEN, EIN BESSERES VERSTANDNIS FUR DIE SPEZIFISCHEN
HERAUSFORDERUNGEN UND ERFAHRUNGEN VON ALEVIT'INNEN IM KONTEXT VON RASSISMUS ZU
ENTWICKELN. BEANTWORTE DIE FOLGENDEN FRAGEN, INDEM DU DIE RICHTIGE
ANTWORTMOGLICHKEIT (A, B, C ODER D) AUSWAHLST.

DIE LOSUNGEN FINDEST DU AM ENDE.

VIEL ERFOLG UND LASS UNS GEMEINSAM DAZU BEITRAGEN,

BEWUSSTSEIN ZU SCHAFFEN!”

1.WELCHE VORURTEILE ERLEBEN ALEVITINNEN IN DEUTSCHLAND?

A) ETHNISCHE DISKRIMINIERUNG

B) RELIGIOSE MISSVERSTANDNISSE

C) SPRACHLICHE BARRIEREN

D) GESCHLECHTSSPEZIFISCHER RASSISMUS

2.WAS BEEINFLUSST RASSISTISCHE ERFAHRUNGEN VON ALEVITINNEN?

A) POLITIK

B) RELIGION

C) MEDIEN

D) ALLE ANTWORTEN SIND KORREKT

3.WELCHE ROLLE SPIELT DIE MEDIENBERICHTERSTATTUNG?

A) POSITIVE DARSTELLUNG FORDERT VERSTANDNIS

B) MEDIEN HABEN KEINE AUSWIRKUNGEN AUF STEREOTYPEN
C) NEGATIVE BERICHTERSTATTUNG VERSTARKT VORURTEILE

D) MEDIEN SPIELEN NUR BEI ALTEREN ALEVITINNEN EINE ROLLE

4.WIE KONNTE EIN KLISCHEE UBER ALEVITINNEN ZU VORURTEILEN UND RASSISTISCHEM
VERHALTEN FUHREN?

A) TRADITIONELLE TRACHT
B) RELIGIOSE PRAKTIKEN

C) MUSIKALISCHE VORLIEBEN
D) ESSGEWOHNHEITEN

5.WIE KONNEN ALEVITINNEN DURCH POLITISCHE ENTSCHEIDUNGEN BESSER VOR
RASSISMUS GESCHUTZT WERDEN?

A) DURCH VERSTARKTE EINWANDERUNGSKONTROLLEN
B) DURCH FORDERUNG KULTURELLER STEREOTYPEN

C) DURCH GESETZE GEGEN RELIGIOSE DISKRIMINIERUNG
D) DURCH EINSCHRANKUNG IHRER POLITISCHEN RECHTE



EIN QUIZ ZUR SENSIBILISIERUNG

6.WARUM IST ES WICHTIG, RASSISMUS GEGENUBER ALEVITINNEN ALS
GESAMTGESELLSCHAFTLICHES PROBLEM ANZUERKENNEN?

A) DA ALEVITINNEN IMMUN DAGEGEN SIND

B) DA RASSISMUS KEINE AUSWIRKUNGEN HAT

C) DA GESAMTGESELLSCHAFTLICHE SOLIDARITAT NOTWENDIG IST
D) DA RASSISMUS NUR INDIVIDUELLE ANGELEGENHEITEN BETRIFFT

7.WIE KONNEN SOZIALE MEDIEN DAZU BEITRAGEN, GEGEN DEN RASSISMUS GEGENUBER
ALEVITINNEN VORZUGEHEN?

A) DURCH VERBREITUNG VON VORURTEILEN

B) DURCH SENSIBILISIERUNG UND AUFKLARUNG
C) DURCH IGNORIEREN DER PROBLEMATIK

D) DURCH FORDERUNG VON STEREOTYPEN

8.WELCHE ROLLE SPIELEN INTERRELIGIOSE DIALOGE BEI DER VERRINGERUNG VON
RASSISMUS GEGENUBER ALEVITEN?

A) KEINE ROLLE, DA ALEVITEN KEINE TEILNAHME AM DIALOG WUNSCHEN
B) INTERRELIGIOSE DIALOGE FORDERN VERSTANDNIS UND RESPEKT

C) ALEVITEN SIND VON DIALOGEN AUSGESCHLOSSEN

D) DIALOGE HABEN KEINEN EINFLUSS AUF RASSISMUS

9.WIE KANN INDIVIDUELLES BEWUSSTSEIN UND BILDUNG DAZU BEITRAGEN,
RASSISTISCHE EINSTELLUNGEN GEGENUBER ALEVITEN ZU BEKAMPFEN?

A) INDIVIDUELLES BEWUSSTSEIN HAT KEINEN EINFLUSS AUF RASSISMUS

B) DURCH KRITISCHES HINTERFRAGEN VON VORURTEILEN

C) BILDUNG SPIELT KEINE ROLLE BEI RASSISMUS

D) RASSISMUS KANN NUR DURCH STAATLICHE MASSNAHMEN BEKAMPFT WERDEN

10.WELCHE INITIATIVEN ODER ORGANISATIONEN SETZEN SICH GEZIELT GEGEN DEN
RASSISMUS GEGENUBER ALEVITISCHEN MENSCHEN IN DEUTSCHLAND EIN?

A) ALEVITISCHE GEMEINDE DEUTSCHLAND (AABF) UND
BUND DER ALEVITISCHEN JUGENDLICHEN (BDAJ)

B) DEUTSCHER GEWERKSCHAFTSBUND (DGB)

C) ROTES KREUZ

D) GREENPEACE

(e

ot

P I -

LOSUNGEN: 1B, 2D, 3C, 4B, 5C, 6C, 7B, 8B,9B, 10A



BDAJ JUGENDSEELSORGE

Obwohl wir auf den BDAJ-Veranstaltungen viel Freude und SpaB erleben, gibt es in
unserem Leben auch Tage, die uns mit Kummer und Sorgen erfillen. In diesen
Momenten ist es oft schwer, unsere Belastungen mit unseren engsten Vertrauten zu
teilen. Manchmal zégern wir, aus Angst, sie zu Uberfordern, oder wir sind unsicher, wie
sie auf unsere Anliegen reagieren wirden. Dies gilt insbesondere fir diejenigen unter
uns, die als Alevit'innen Rassismuserfahrungen erleben.

Wir verstehen, dass Rassismus gegeniber Alevit'innen eine zusatzliche und
schmerzhafte Belastung sein kann. Diese Diskriminierung und Vorurteile
konnen das Leben schwer machen und oft zégern Betroffene, dariber zu
sprechen. Doch bei der BDAJ Jugendseelsorge sind wir hier, um genau fir
solche Situationen bereitzustehen. Wir sind fir dich da, wenn du jemanden
zum Reden, Unterstitzung in Lebenskrisen, Trost in Zeiten der Trauer, Hilfe bei
Stress oder in anderen herausfordernden Situationen suchst. Bei uns kannst du
offen und sicher Gber deine Rassismuserfahrungen sprechen, ohne Angst vor
Vorurteilen.

Kontaktiere uns per E-Mail unter: seelsorgeebdaij.de. Die Art des Kontakts, sei es per E-
Mail oder Telefon, die Dauver und die Haufigkeit der Gesprache — all das entscheiden
wir gemeinsam mit dir. Unser oberstes Anliegen ist es, dass die Seelsorge deinen
individuellen Bedurfnissen gerecht wird.

Die Seelsorge wird von geschulten alevitischen Geistlichen durchgefihrt und richtet sich
insbesondere an junge Menschen. Sie erfolgt anonym und ist kostenfrei.

In akuten Notfallen empfehlen wir auch die kostenfreie Telefonberatung fir Kinder und
Jugendliche, die vom Land NRW angeboten wird.

Ihr erreicht sie von Montag bis Samstag zwischen 14:00 und 20:00 Uhr unter der
Nummer 116 117.




UBER UNS

Der Bund der Alevitischen Jugendlichen in Baden-Wirttemberg e.V. (BDAJ B-W) ist
einer der finf Regionalverbande des Bund der Alevitischen Jugendlichen in
Deutschland (BDAJ Deutschland).

Auf Landesebene verfigt der Verband Gber neun Landesvorstandsmitglieder sowie drei
Mitglieder des Aufsichtsrats. Diese werden alle zwei Jahre von der
Landesdelegiertenkonferenz gewahlt.

Der BDAJ Baden-Wirttemberg reprdasentiert und vertritt Gber seine 35
Untergliederungen insgesamt mehr als 15.000 junge Menschen in Baden-Wirttemberg.

Der BDAJ B-W versteht sich als alevitisch-demokratischer Arbeiter’innenjugendverband
und engagiert sich in den Bereichen Interessenvertretung, auBerschulische
Bildungsarbeit und Freizeitgestaltung.

Ein besonderer Schwerpunkt liegt auf der Forderung des kritischen Denkens und
Handelns bei jungen Menschen sowie ihrer demokratischen Teilhabe in allen
gesellschaftlichen Bereichen. Das Hauptziel des BDAJ B-W besteht darin, junge
alevitische Menschen als gleichberechtigten Teil der deutschen Gesellschaft zu
etablieren und ihre Partizipation in verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen zu
unterstitzen. Der Verband setzt sich aktiv gegen Rassismus ein und lehnt Ideologien der
Ungleichwertigkeit entschieden ab.

Inhaltlich orientiert sich der BDAJ B-W an den humanistisch-sozialen Werten der
Alevit'innen, die Gleichberechtigung, Nachstenliebe, Geschlechtergleichstellung,
Bildung und Wissenschaft betonen.

Der Verband setzt sich fur einen integrationsorientierten Ansatz ein, der seine
Mitglieder befahigt, sich als gleichberechtigten Teil der deutschen Gesellschaft
wahrzunehmen und in verschiedenen Bereichen aktiv mitzuwirken.

Wer auf dem Laufenden bleiben will, kann uns auf

weiteren Kanalen folgen:

G cbdajbw
El BDAJ Baden-Wirttemberg
M infoebdaj-bw.de

SCAN US




IMPRESSUM

Herausgeber:

Bund der Alevitischen Jugendlichen in Baden-Wirttemberg e.V. (BDAJ B-W)
Glockenstr. 10

70376 Stuttgart

E-Mail: infoebdaj-bw.de
Amtsgericht KoIn Vereinsregister Nr. 19334

v.i.S.d.P.: Selina Dogan und Halil Ulusan

Redaktion: Gileycan Cantekin und Halil Ulusan

Grafik, Layout, Design: Guleycan Cantekin und Halil Ulusan
Druck: Hiseyin Sirintas

Alle Fotos: © CANVA bis auf
https://images.app.goo.gl/aXtR1g8WG7Qwmo9m?

Avutor’innen:

Gedicht: Gedanken der Taten
® Hélin Giler, BDAJ Rhein-Neckar

Interview: Erlebte Mehrfachdiskriminierung
® Layla Zormati, BDAJ Vaihingen/B-W; Adem Karahan, BDAJ Deutschland;

Sarya-Hélin Tufan, BDAJ Wiesloch
Das Sivas-Massaker als Manifestation zunehmender Feindseligkeit und wachsender Infoleranz

® Gileycan Cantekin, BDAJ Rhein-Neckar/B-W

Selbstfindung im Alevitentum: Wer bin Ich?
* BDAJ Worms

Wo gehor ich hin?
® M.Roni Renkliéz, BDAJ Rhein-Neckar

Ein Tagebucheintrag Uber Hate Speech und Verantwortung
® Ezgi Kozakli, BDAJ B-W

Anti-alevitischer Rassismus in den Sozialen Medien:
Eine dringende Herausforderung fir unsere Online-Gemeinschaft

® Gileycan Cantekin, BDAJ Rhein-Neckar/B-W; Baris Sanli, Weil am Rhein/B-W



IN BADEN-WURTTEMBERG EV.

ALEVITISCHE JUGEND,—/g

Wir sind dabei! - Wertstatten der Demokratie
ist ein Programm der Baden-Wirttemberg Stiftung und wird vom
Landesjugendring Baden-Wirttemberg umgesetzt.



